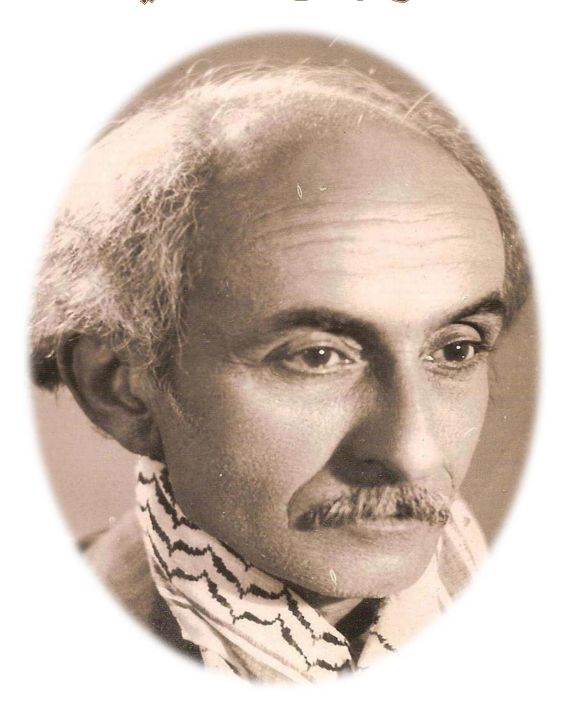
www.takbook.com

# حرفهای همسایه



نيما يوشيج

www.takbook.com

این نسخه الکترونیکی از کتاب «درباره هنر شعر و شاعری»، گردآوری سیروس طاهباز، موسسه انتشارات نگاه، ۱۳۸۵؛ بازنویسی و بازسپاری شده.

(رسمالخط، سجاوندی، پانوشتها و فهرست اعلام از تنظیم کننده ی این نسخهست)

نخستین بازسپاری: آذر ۱۳۹۲ نشر الکترونیکی Do-Library

www.takbook.com

# همسايه!

خواهش می کنم این نامهها را جمع کنید. هرچند مکرر است و عبارات بی جا و حشو زواید زیاد دارند و باید اصلاح شوند، اما یادداشتهایی ست. اگر عمری نباشد برای نوشتن آن مقدمه ی حسابی درباره ی شعر من، اقلن اینها چیزهایی ست.

من خیلی حرفها دارم برای گفتن. نگاه نکنید که خیلی از آنها ابتداییست، ما تازه در ابتدای کار هستیم. به اسم به همسایه یا حرفهای همسایه باشد، اگر روزی خواستید به آن عنوانی بدهید. درواقع این کار وظیفهای ست که من انجام می دهم. شما در هرکدام از آنها دقت کنید خواهید دید که این سطور با چه دقتی که در من بوده است، نوشته شده است.

امید دارم روزی شما هم این کار را بکنید و به این کاهش بیفزایید.

خرداد ۱۳۲٤

•

#### همسایه!

نشسته و از تو می نویسد؟

عزیز من! آیا آن صفا و پاکیزگی را که لازم است، در خلوت خود می یابی یا نه؟ عزیز من! جواب این را از خودت بپرس. هیچکس نمی داند تو چه می کنی و تو را نمی بیند. آیا چیزهایی را که دیده نمی شوند، تو می بینی؟ آیا کسانی را که می خواهی در پیش تو حاضر می شوند، یا نه؟ آیا گوشه ی اتاق تو به منظره ی دریایی مبدل می شود؟ آیا می شنوی هر صدایی که می خواهی؟ می بینی هنگامی را که تو سالهاست مرده ای و جوانی که هنوز نطفه اش بسته نشده، سال ها بعد در گوشه ای

هروقت همه ی اینها هستی داشت و در اتاق محقر تو دنیایی جا گرفت، در صفا و پاکیزگی ی خلوت خود شک نکن.

اگر جز این است بدان که خلوت تو یک خلوت ظاهری ست، مثل این ست که تاجری برای شمردن پولهای خود در به روی خود بسته است. دل تو با تو نیست و تو از خود، جدا هستی. آن تویی که باید با تو باشد، از تو گریخته است.

شروع کن به صفا دادن شخص خودت، شروع کن به پاکیزه ساختن خودت. آن خلوت که ما از آن حرف میزنیم عصارهای از صفا و پاکیزگی ماست، نه چیز دیگر.

۲

#### همسایه!

عزیز من! باید بتوانی به جای سنگی نشسته، ادوار گذشته را که توفان زمین با تو گذرانیده، به تن حس کنی. باید بتوانی یک جام شراب بشوی که وقتی افتاد و شکست، لرزش شکستن را به تن حس کنی. باید این کشش تو را به گذشته ی انسان ببرد و تو در آن بکاوی. به مزار مردگان فرو بروی، به خرابههای خلوت و بیابانهای دور بروی و در آن فریاد برآوری و نیز ساعات دراز خاموش بنشینی. به تو بگویم تا اینها نباشد، هیچ چیز نیست.

دانستن سنگی یک سنگ کافی نیست. مثل دانستن معنی یک شعر است. گاه باید در خود آن قرار گرفت و با چشم درونِ آن به بیرون نگاه کرد و با آنچه در بیرون دیده شده است، به آن نظر انداخت. باید بارها این مبادله انجام بگیرد تا به فراخور هوش و حس خود و آن شوق سوزان و آتشی که در تو هست، چیزی فرا گرفته باشی.

دیدن در جوانی فرق دارد تا در سن زیادتر. دیدن در حال ایمان فرق دارد با عدم ایمان. دیدن برای این که حتمن در آن بمانی یا دیدن برای این که از آن بگذری. دیدن در حال غرور، دیدن به حال انصاف، دیدن در حال وقعه، دیدن در حال سیر، در حال سلامتی و غیر سلامتی، از روی علاقه یا غیر آن.

دنبالهی حرف را دراز نمی کنم. تو باید عصاره ی بینایی باشی. بینایی ای فوق دانش، بینایی ای فوق بینایی ها. اگر چنین بتوانی بود مانند جوانانی نخواهی بود که تاب دانستن ندارند و چون چیزی را دانستند جار میزنند. شبیه بوتههای خشک آتش گرفته اند یا مثل ظرف که گنجایش نداشته، ترکیده اند. آنها اصلاح شدنی نیستند و دانش برای آنها به منزله ی تیغ در کف زنگی مست که می گویند، زیرا با این دانش بینایی ای جفت نیست.

تو باید بتوانی بدانی چنان بیناییای هست و به زور خلوت، بتوانی روزی دارای آن بینایی باشی.

۲

## عزيزم!

باید مانند دریای ساکن و آرام باشی. دارای دو گوش: یکی برای شنیدن آواز حق و درست و دیگری، برای شنیدن هر نابحق و ناهمواری. نادرستها که مردم می گویند راجع به هرچیز و هرکس، حتا راجع به خود تو. می دانی که دریا از بادهای شدید به حرکت درمی آید نه از لغزیدن سنگی و جابه جا شدن شاخه ای. اگر به جز این باشی از اثر خود کاسته ای و موجودی هستی با یک جام آب برابر و باید در دست ها مثل بازیچه بگردی.

هیچ کدام از آنچه می گویم از روی خودپسندی ی جاهلانه نیست. بلکه از روی اندازه گیری ی کار و فایدهست. نیروی خود را باید همیشه به مصرف برسانی و به هدر ندهی. اگر جز این باشد احمقانه و خودپسندانه است.

باید نیما یوشیج باشی تا مثل بسیط زمین با دل گشاده تحویل بگیری همه ی حرفها را. شاگرد جوان و خام تو به تو دستور بدهد که چنان باشی یا چنین نباشی. دوست شفیق تو که نیم ساعت کمتر در خصوص وزن شعر کار کرده است به تو بگوید من سلیقه ی شما را نمی پسندم. یا خیر خواهی از در آمده بگوید ما باید کتب بسیار بخوانیم و امثال اینها.

اگر تو مرد راه هستی راه تو جدا از این حماقتهاست که میخواهد بر تو تحمیل شود. با وجود این بدان که هیچکس تنها و با سلیقه و خودپسندی خود، زندگی نمی کند.

٤

#### همسايه!

بدون خلوت با خود، شعر شما تطهیر نمی یابد و آنچه را که باید باشد نخواهد بود. به هر اندازه در خودتان خلوت داشته باشید به همان اندازه این کیفیت بیشتر حاصل آمده است. از این حرف کودکانه و جوان فریب بگذرید که شعر از جمعیت ساخته می شود.

کسی که معترف به این است خود منم، اما شاعر این کالا را که از جمعیت می گیرد در خلوت خود منظم و قابل ارزش می کند.

با شاعر است که این کالا، کالایی میشود. دلیل آن را میتوانید به آسانی پیدا کنید که هرکس شاعر زبردستی نیست.

این است شعر و شاعری تا زمانی که شعر و شاعری هست، و زمانی که نیست راجع به آن من حرف نمی زنم. ولی دورهای که ما در آن واقعیم شعر به اعلا درجه خود می تواند رسیده باشد و شاید بعدها تکنیک آن بسیار ترقی کند اما مایه ی کار نسبتن کم باشد.

شاعر امروزی باید در خلوت این نکته را دریابد. شعرهای امروزی ی رفقای ما بیشتر فاقد این قدرتاند و غالبن به چیزهایی که کسی از روی تصنع و عدم ایمان و اعتقاد می سازد بیشتر شباهت دارد. موضوعهایی که در صحنه ی جنگ ساخته شدهاند، اغلب خام و مثل خمیر فطیر هستند. زیرا در دل شاعر نمانده و با او خمیره ی کار را آماده نساخته است. شعرهای امروزی حکم نظامنامه و فهرستهای منظوم را دارند که طریقه ی زندگی را خوب یادآور می شوند اما چیزی بر قدرت جوشش و توانایی زندگی نمی افزایند. در کشور ما این مساله به قدری در حال تحول است که شعرا حکم شاگردهای کلاس تهیه را دارند. می بینند طریقه ی آزادی را که من با دقت و سالها زحمت ایجاد کرده ام اما هنوز نفهمیده اند و امتحان می کنند. و من مجبورم که مقدمه ی خود را روزی، اگر عمری باشد، راجع به عروض خود تمام کنم. همه ی این ها را عزیز من که شما باشید، خلوت با خود، به آدم می دهد.

بهمن ۱۳۲۳

(

# عزيزم!

همسایه می گوید «شعر نباید شنونده را در فهمیدن معنی آن، معطل کند». یقین کنید دوست عزیز من، قدیم ترین حرفی که من در زندگانی شاعری خود شنیدهام، این است. مثل اینکه در گهواره زیر گوش من تلقین می شد.

یکی از شعرای فرانسه، که درست در نظرم نیست (و شاید بوالو در آر پوئه تیک) می گوید: "آسان، مشکل" یعنی آسان فهمیده شود، ولی ساختن این آسان، مشکل باشد. یعنی هرکس نتواند. اگر شما "با خون" گورکی را خوانده باشید، می دانید مقصود از "آسان، مشکل" چه چیز خواهد بود. اما این هنری ست. در پیش قدما من نمی توانم این را هنر بدانم. سراسر اشعار بدوی در تاریخ ادبیات دنیا همین حال را دارد. آثار دورههای رئالیستی (شعرهای خالی از عمق و خیال و حس دقیق) سراسر آسان فهمیده می شوند. اما از من چیزی را که باید بشنوید – مشکل آسان – یعنی مشکل فهمیده شود و آسان گفته شده باشد. شعر و موسیقی و نقاشی در دوره ی ما به این مرحله ی باریک و عمیق رسیدهاند. پابه پای همه چیز، همه چیز تکامل پیدا کرد. نمی توان منکر بود، امروز شعر آسان، شعر هومر، فردوسی و بوستان سعلی ست. دیروز شعر مشکل بود. اساس شعر هندی در ادبیات ما نمونه ی آن اشکال است یعنی شعر مرحله ای از دیروز شعر مود را پیمود. امروز شعر، و فرق ندارد هنر، برای خواص است (در مرحله ی اعلای خود) این قسم هنر مشکل است. پیش از انس و عادت به طرز کار، برای عموم مردم و برای کسانی تنبل که نمی خواهند به خود زحمت فعالیت دماغی بدهند، فهم این قبیل اشعار مشکل است. اما فهم این نکته نمی خواهند به خود زحمت فعالیت دماغی بدهند، فهم این قبیل اشعار مشکل است. اما فهم این نکته آسان است که تکامل ذوق و فکر انسانی را، احمقانه است انکار کردن.

این بود آنچه من در این خصوص میدانستم. شعر امروز از حیث عمق و موشکافی معتبر شده است. معالوصف، اگر شما برای عوام کاری بکنید که این هنر را انکار نمی کنند و به جای خود ارزشی دارد، اما اگر منکر این مرحله ی عالی باشید به فکر و ذوق شما کسی ارزش نمی دهد.

فقط چیزی هم که می توانستم بر موضوع این نامه علاوه کنم این نکته ی اخیر است. والسلام علی من اتبع الهدی. راه راست را ذوق شما به شما می فهماند. هیچ کاری برخلاف آن نکنید - ولو غلط - زیرا این غلط، طبیعی ست.

آذر ۱۳۲۳

نشر در Do-Library: http://do-lb.blogspot.com

٦

# رفيق جوان عزيزم!

نشد جواب شما را در شهر بنویسم. با زنم و سگم و شیرخوارم به این دهکدهی کوچک آمدم. این است که از اینجا به شما جواب می دهم. در اینجا هم آنچه شما می جویید نیست. دهاتی از لحاظ نظری سالم است اما در اصل یک زندگانیی حیوانی ست که ادامه دارد. در همه جا، شهر و ده؛ زیرا همه جا خورد و خواب و شهوت است. من نمی گویم بجز این باید باشد و چیزی ست آنقدر معقول و معنوی که با این حیات محقرانه بی ارتباط باشد. عمده این است که عدهای همت خود را مقصور می دارند اینکه چنان باشند که حیوان. عدهای دیگر دارای همت عالی ترند... آنها دست به کاری می زنند که انسان عالی مرتبه میزند. درواقع لذتهایی را مییابند که با مقارنهی دایمی آن با لذتهای حیوانی تجدید میشود. منتها از راه حس و درک عالی تر، اگر شما با خیالی بیشتر خورشید و عشق شما تحول یافته و از دیدن منظره ای دیگرگون هستید، این زندگانیایست که مال شماست، انسان عالی به این مرتبه میرسد. خواهی نخواهی ست. من نمی گویم همه اینطور باید باشند و پندی اخلاقی هم نمی دهم، اما می گویم انسان عالى مرتبه به این كمال مى رسد. تمام لذتها در این است، تمام منفعتهای بیشتر، تمام مالكیتهایی كه پول قادر به فراهم آوردن آن نیست، انسان در این مرحله شفا یافته و شدیدن حس می کند و بهتر به زندگانی خود چسبیده است. درواقع زندهی حسابیست، هرچند که به ظاهر ترک همهچیز گفته. چون این مطلب را به خودتان یادآوری بکنید جواب آن را در ضمن آن با کمال آسانی می یابید، که کدامها بودهاند. در تاریخ گذشتهی بشر انسانهای قابل ستایش به فضایل آدمیت رسیدهاند؟ یک کلمه جواب همهی آنهاست: درویش ها. شما درویشی باشید که برای زندگانیی دیگران مبارزه را لازم میداند. نمی گوید: "شانه خالی کن"؛ دیگر نقصی برای شما نیست.

شما هم از آنها خواهید بود که حرص حیوانی در خصوص چیزهای زیادی را در خود کشته و به این مرتبهی عالی رسیدهاند و می توانید رنجهایی را که انسان عالی مرتبه دارا می شود، دارا باشید.

جمعه؛ ١٤ دي ١٣٢٣

V

عزيزم!

مینویسم در خصوص آن چیزی که مردم شهر ما با دیده ی حقارت به آن نگاه می کنند و می گویند "نقالی می کنند". اما این رشد است. این نقالی که می بینم، کامل ترین فرم هاست. ادبیات حماسی تنها نماینده ی کینه جویی و مبارزه بود که دربار امرا و جنگجویان را رونق می داد. در برابر آن حتمن می بایست غزلسرایی پیدا شود؛ نقالی رابطی ست بین این دو.

در داستان، بهتر از تئاتر، شاعر می تواند همه گونه ذوق و هوش خود را آفتابی کند. یک جزء آن ممکن است غزل باشد یا نباشد یا آنچه مربوط به غزل است و حس می کند انسان احساساتی را که در غزل می گنجد. اما در غزل واحدی بیش نیست. اگر واحدی به آن اضافه شود یعنی به تصویر منظره بپردازد باز ترکیبی از همه جهت کامل را در دست شاعر نمی بیند.

درصورتی که در داستان، شاعر بنایی می کند، می جنگد، به قضاوت می پردازد و کاری را می کند که در صحنهی تئاتر می کنند. به همه جزییات زندگی دست می اندازد. درواقع داستان راهی ست که او در آن همه گونه مهارت و زبردستی، هوش و ذوق خود را می آزماید. عشق در آن مسیر است و حس می شود، درصورتی که غزل نیست. غزلست هنگامی که یکی از اشخاص داستان عاشق شده و حماسی ست اگر مبارزه و کینه را نمایندگانی داشته باشد. چون شما از مطلب کم، زیادی را حس می کنید، زیاده بر این از من نمی خواهید.

۸ بهمن۱۳۲۳

٨

عزيزم!

ترجمه ی نوی میر از دیدم و مطلب را بهتر دریافتم. یک اشتباه در کار بود و قدری سهل انگاری در عدد. از ده سال به این طرف خیلی اقتصاد به خرج داده شده ولی در مجله که اشعار پوشکین را پسرخاله آنقدر سقط ترجمه می کند باید این چیزها باشد، ولی قلم خیلی شیوا و پختهست بعد از سرکسیان که از من در ژورنال دو طهران نوشت، این دوم نوشته ست که میبینم مثل اینکه روح اروپایی در ایرانی دمیده. فقط آن سهل انگاری که گفتم این است که اسامی بعضی اشخاص با احتیاط بیشتر می بایست برده شود. وقتی که ما در برابر تاریخ هستیم، شعرهای متجددین ما به زحمت یک (ترانزیسیون) را تهیه می کند، زیرا اصل طرز کار است که چطور افاده ی مرام کنیم، تورنور [tourneur] بیان ما چطور باشد، روی هم رفته علاوه بر فرم و موضوع و مضمون چگونه مدل برای بیان و طرز وصف بدهیم و آن در اشعار تمام معاصرین ما هنوز معنی پیدا نکرده و اگر کرده باشد، ذوق و هوش سرشار برای نمودن نمونه در کار نبوده است. معهذا باز می گویم قلم شیوا و پختهست. راجع به من کم التفاتی نشده جز اینکه در تمام ایران کسی نیست که مرا در خارج از موضوعات رمانتیک عالی بشناسد و آن هم تقصیر از خود من است. البته موضوعات دیگر خود من مثل گنج زیرزمین است. اما راجع به این مجله پرسیدید: عده ای البته موضوعات دیگر خود من مثل گنج زیرزمین است. اما راجع به این مجله پرسیدید: عده ای شهرتطلب جبهه بسته اند که پیش بروند، از طرف دیگر کوری دست کوری را گرفته است.

٢ شوال ١٣٢٣

<sup>ٔ</sup> نوی میر (Но́вый Ми́р) نشریه ادبی روسیست که از سال ۱۹۲۵ در مسکو چاپ میشود.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> منظور نیما از پسرخاله پرویز ناتل خانلریست.

٩

## عزيز من!

برای فهمیدن شعر یک شاعر باید چه کرد؟ باید آن را خواند. باید با آن شعر، شریک شد. چهبسا لازم می آید که در یک مرحله ی سن و وضعیتی، آن را نفهمیم، پس باید در شرایط مختلف و مواقع متفاوت این کار انجام گیرد و آن شعر را به خلوت خود برد و از پوست خود بیرون آمد و در پوست دیگری رفت.

برای شعر و شاعری چه لازم است؟ مایهای از درد و فکرهای دور و دراز که با خود شاعر تغییر یافته و عوض شود. پس از آن جان کندن در راه تکنیک، زیرا زحمت شاعر فقط در این است.

آیا حد کامل شعر را که اشعار هندی ما نمونهی آن است، چرا مردم نمی پسندند؟

جان من! همشهریهای من و شما زیاد تنبل شدهاند و خوشنشین شدهاند. لقمهی جویده میخواهند که در دهان آنها گذاشت. نمی توانند شعرهای دقیق را در دماغ خود هضم کنند. می گویند شعر باید فورن فهمیده شود.

اما کی و کدام شعر بهتر است؟ این قضاوت، وقت میخواهد. همیشه شاعر درست و حسابی، چیزی از زمان جلوتر است و مردم که به کارهای دیگر مشغولند در این خصوص چیزی از زمان عقب ترند. شاعر، جلو میرود و مردم لنگان لنگان می آیند. به کمک هم درمی یابند و راه را پرسیده به سرمنزل او می آیند. وقتی که او نیست و چند نسل گذشته است، آن وقت آسان می شود این قضاوت.

من از تکرار این حرف خجالت نمی کشم: «شما کار خودتان را بکنید» بگذارید که آسیاب بچرخد و هنگامی که آب کافی است از بیرون صدای آب هرچه می خواهد باشد.

بهمن ۱۳۲۳

1.

## عزيزم!

می خواستید بدانید قرن نوزده چه مزیتی داشت. از خلق سمبولیزم گذشته، قرن نوزده پر بود از سرشاری طبع. هرچند که دوره ی ما سمبولیزم هم کامل تر می شود، آن سرشاری و شور حرف دیگری ست. مثل اینکه چیزی از بی آبی خشکیده است. هرقدر گلهای پنهان هستند، یک میل نهفته در شاعر هست که در قعر تکوین او حس می شود. هو گو از آنهایی ست که کاملن سرشار است و در روسیه پوشکین... چون نمی خواهم باز مثل بزنم به شما توصیه می کنم آثار هو گو را بخوانید. یک درجه پایین بیایید، رئالیست باشید. خواهید دانست دنیا چه خبر است. در جایی که خبر است اما دل هست که مکنونات آن به مانند سیل سرازیر می شود. در - برف می آمد - سرشاریهایی می بینید که در شعر دیگران کمتر می بینید و صدها مثال دیگر ... میل به حرف زدن، میل به سرودن و زبان آوری مثل اینکه کسی گرم خواندن شده است، حتمن زیبایی دارد. قرن نوزده حایز این رتبه است. والسلام

بهمن ۱۳۲۳

11

عزيز من!

تعجب کردی هنگامیکه از شنیدن آن اشعار که آنقدر قدیمی بود، من تغییر حالت دادم و غرق در لذت بودم؟

باید در هر صنفی ذوق شما بتواند قضاوت کند و بتوانید زیبایی هر صنفی (ژانر) را به لذت دریابید. درصورتیکه ذوق طبع شما اینطور نرم و آرام باشد، اشعار جدید را هم قوی تر درک میکنید.

عمده مساله درک است و تواناییی ورود در همهچیز. گمان نکنید این توانایی نفوذ در اشیا نیست. و اگر در طبع شما اینقدر راه نفوذ نباشد، در طبیعت هم شما ذینفوذ بزرگی نخواهید بود.

من از بدی مثل شیطان لذت می برم و اگر مرتکب آن نیستم اهمیتی ندارد. بدی را خوب می یابم همچنین است در خصوص خوبی لذت و نفرت، زیبایی و زشتی... من از مغلقبافی از یک سبک برخلاف سلیقه ی خود هم لذت می برم، درواقع به جای گوینده ی آن واقع می شوم اما پرواز می کنم. کلاغ زاغی هستم که بهمن نمی تواند او را شهید کند اما به عظمت زیبایی ی بهمن نگاه می کنم به این جهت که اسباب کیف من خیلی مهیاست. درصورتی که وقتی این خاصیت را به کلی از دست داده بودم و چون دست زده بودم و برمی گشتم از پی چیز تازه ای، از تمام ادبیات گذشته ی قدیمی نفرت غریبی داشتم... اکنون می دانم که این نقصانی بود. آیا هرچیز زیبایی در خمیره و صنف خود، زیبایی ی خود را ندارد؟ ... بگو ما به زیبایی دیگری دست انداخته ایم! بگو ما زیبایی را نمی بینیم و چون این دیده ی بینایی را داشتی، با اطمینان بیشتر به کار خود شروع کن.

اسفند ماه ۱۳۲۳

17

## عزيز من!

قبول نکردن توانایی نیست. توانایی در این است که خود را به جای دیگران بگذاریم و از دریچه ی چشم آنها نگاه کنیم. اگر کار آنها را قبول نداریم، بتوانیم مثل آنها حظی را که آنها از کار خود می برند، برده باشیم. شما اگر این هنر را ندارید، بدانید که در کار خودتان هم چندان قدرت تام و تمام ندارید. شاعر باید بتواند خودش و همه کس باشد. موقتن از خود جدا شود. عمده این است. همین را دست آویز کرده به شما نصیحت می کنم اینقدر خودپسند، مغرور و از خودراضی نباشید. اینکه دل نمی کنید از خودتان جدا شوید، علتش این است. حالت دوم که مزه ی کار دیگران را مثل خودشان نمی فهمید، از حالت اول اثر گرفته است، ولی برای من و شما این عجز عیب است.

14

#### عزيز من!

به نشانی که داده بودید، آن جوان پیش من آمد. شعرهایش را برای من خواند. خیلی زیاد، نزدیک بود سرم بترکد. اینقدر فکر نکرد دری که به روی کمتر کسی باز می شود، برای او که باز شد، شاید پیش آمدی باشد که درک فیض کند. یک کلمه نمی خواست بشنود. مثل اینکه از حرف پر شده بود. از هر چه صحبت به میان می آمد، می دانست. رمانها نوشته، دیوانها تمام کرده، تحقیقات تاریخی زیاده از حد.

به نظرم آمد این جوان کمی سالم نباشد، حماقتی که جنون باید اسمش را گذاشت. در آن نه هوشی، نه ذوقی و حس عالی به کار رفته، بلکه حسد و کینه فرمانفرمای بزرگ آن.

مثل همسایهی شما، کلمهای از من نپرسید و هیچ مشکلی نداشت. معلوم شد آمده بود تا من به وجود چنان هنرمند زبردستی که نخوانده و کار نکرده «رسیده» است، پی ببرم.

انگورهای غوره نشده بسیار است. خطری بالاتر از این برای هنر نیست که آدم کار نکند و به هوش خود اطمینان کرده، نداند. مسالهی کار، مسالهی خورد شدن استخوان است و همهی زحمتها در این است. به شما گفته بودم رضایت، باید از سنجش کار خود با دیگران فراهم بیاید و در سایر اوقات باز به شما گفته بودم، هرچند همسایه قبول ندارد، من هنوز مشق می کنم. از کوتاه نظرتر آدمها، که تصور کنید، فکر می کنم که بهرهای بگیریم. زیرا که خوب و بد، آنچه ما را احاطه کرده است، مملو از بهرهای هستند. اگر آنها کفایت ندارند، شما باید کفایت داشته باشید که از چیزهای بی کفایت، به کفایتی برسید.

در جواب البته هیچیک از این حرفها اثر نمی کرد. من از سیمای او دانستم. به این جهت وقتم را تلف نکردم. ولی شما وقت زیادی دارید به او نصیحت کنید. آدمی که عیب خود را نبیند، روی به تکاملی نمی رود. این نردبان است که باید به آن پا گذاشت و امتحان کرد، نه اینکه چشم خود را بست و دوید.

12

عزيزم!

برای مسافرت، می خواستید چند نصیحت از من زاد راه شما باشد؟ مضایقه نمی کنم. آنچه را که می خواهید از زمانی خیلی پیش در شما نطفه داشته است. شعر هم همینطور است: باید نطفه گرفت، مثل زنها آبستن شد، تحمل کرد، مهیا بود و زایید.

پس از آنکه نوزاد خود را دیدید به یاد داشته باشید چه مرارتها و چه تحملهایی در کار بود و چه مقدار زمان برای به وجود آمدن آن به مصرف رسید. متوقع نباشید که نوزاد شعر شما فورن مطلوب همه باشد. با مقدمهنویسهای ناقابل همدست نشوید که طرح مقدمهای را بکشید تا مثل بوق در گوش مردم جا باز کنید که: بله شعر شما درجه اول است و شما بزرگترین شاعر زمان خود هستید!

گویا بارها برای شما گفتهام اما چه ضرر دارد که تکرار کنم: «شما را زمان به وجود آورده است و لازم است که زمان شما را بشناسد». افرادی که از شما پشتیبانی میکنند مثل خود شما هستند. یک خودخواهی ست که از شما به دیگران انتقال یافته، در لباس دوستی یا سایر اغراض اجتماعی. نظر هیچ فردی برای هیچ فرد معنی درست و حسابی نمی دهد. مگر نظر فردی که حاصل نظر زمان است و در آن خیلی از خلایق آمده و رفتهاند. بگذارید چنان پشتیبانی داشته باشید. رنگ شراب را باید موقعی دید که ته نشین کرده و درد انداخته باشد. اگر شما پیش از وقت درصدد استفاده از آن هستید، اشتباه می کنید. جلب پسند مردم، شما را گول زده است و نتیجه ی آن گرفتاریهای زندگی ی خود شماست.

سر به کار و بردبار باشید. با همه تفاخرات و تعینات شعر را وسیلهی ابراز معیشت نکنید. در آنوقت که شما پسند مردم را صددرصد می پایید، صددرصد خود را نزول می دهید. اگر شما چیزی بالاتر و بهتر از مردم هستید، این بالاتری و بهتری را ضایع و لکه دار و کمرنگ ساخته اید. شعر را بگویید برای خود و مثل خود، اگر این رنجی ست برای شما، بیهوده در پیرامون این حرفها می گردید. می دانید من از چند قطعه شعر که به روزنامه ها داده ام و آنها هم بنا به عادت خودشان، مانند تعارفات دیگر، در تعریف من آب و تاب داده اند، بسیار دلتنگم. مثل اینکه خاری بزرگ به پای من چسبیده. مثل اینکه کفش هایم از گل سنگین شده و نمی توانم راه بروم. مثل کسی که مورچه ها به او چسبیده اند.

برای راه شما همین کافیست، سفر شما به خیر.

بهمن ۱۳۲٤

نشر در Do-Library: http://do-lb.blogspot.com

10

#### همسایه ی عزیز!

می خواستم از شما بیرسم چه چیز شما را وادار کرد که دوست خود را به دیگری معرفی کنید؟ اگر او می خواست آیا نمی توانست یک جلسه سخنرانی کند؟ مگر در همان لحظه ندیدید مردی با عصا و کتاب از روشنی گذشت که کلاه و موی دراز داشت و رنگ پریده و صورت تکیده بود، مثل اینکه الان می خواهد بمیرد. آیا او را می شناختید و لازم بود که او خود را به شما بشناساند...

هرکس تنهاست عزیز من و خیلی تنها. به کار خودتان بچسبید. باز به شما توصیه میکنم اگر در هریک از کاغذهای خودم بنویسم جای دوری نرفته است:

«بهترین کمک و رفیق شما، کار است».

روزی خواهید دید که به شما آواز می دهد: «اگر می توانی از خانه بیرون برو». زیرا او همه ی دنیا و همه ی کسان آن را برای شما در خانه ی شما جمع کرده است؛ همه ی صحراها، همه ی دشتها و برکهها و جنگلها، شب منزلها که در آن مسافرت کرده اید، سیمای کسانی که نسبت به آنها غضبناک هستید...

چون شما چنین وسیلهای دارید دیگر به دنبال چه می گردید که در را باز کنید و بروید به دنبال آن آدمهای بی وفا و بی صفا که نمی دانند برای چه تعریف می کنند از فلان شاعر مشهور یا چرا به شما آفرین می گویند، در صورتی که نه آن شاعر و نه شما، هیچکدام را نمی فهمند. چون می دانید به اشتباه رفته اید، اگر آن شخص را دیدید بگویید اشتباه کردم این شخص به آن شخص خیلی شبیه بود، نخواست جلوی شما مرا دروغگو معرفی کند. همین کافی ست. طالب راه نجات شما هستم.

17

عزيز من!

می گویید در خانه ی همسایه، آدمهای رقتانگیز دیدید. در زندگی ی همه ی مردم این چیزها هست. اما می گویید به پاس خاطر من با آنها جر و بحث کردید و خواستید که آنها حتمن اشعار مرا، مثل شما، بپسندند. با این کار – باید ببخشید – آیا الان احساس نمی کنید کودک بی تجربهای آنجا به زبان آمده بود؟ برای آنهایی که ذوق و فی الجمله استعدادی دارند، دلیل لازم است، آن را هم باید نوشت. اما برای دیگران، اگر خیلی اصرار دارید من به شما یاد بدهم فقط این را بگویید: «مردی تمام بیست سال، سی سال عمرش را به مصرف فهم اساس کار هنری خود رسانیده، در هوش و ذوق این مرد هم شکی نیست، آیا شما می خواهید با بیست دقیقه، سی دقیقه، فکر خود، او را رد کنید؟»

با این جواب آدمهای وقیح و بی حساند که باز حرف می زنند، و چون در آیین من صحبت کردن با آنها حرام است؛ شما هم باید حرام کنید. حالا می گویید در خانه ی همسایه چه دیدید؟

آذر ماه ۱۳۲۳

17

عزيزم!

باز از من می پرسید معاصرین ما چطور شعر می گویند؟ به زبان خودم و خیلی مختصر به شما جواب می دهم: «مرده برآمده است».

ولی چرا شما وقت خودتان را صرف این کنجکاوی میکنید، مگر تاریخی در زیر قلم دارید یا میخواهید خودتان را با دیگران بسنجید؟

ما درست به دورهای رسیدهایم که شعر مرده است، مسیر نظر تنگ و محدودی که قدما داشتند به پایان رسیده است. انتهای دیوار است. راه کور شده است.

اگر شما کسی هستید - و حقیقتن کسی - باید شروع کنید. و اگر شروع می کنید، چرا در شک می افتید؟ دستمالهای متعدد در جیب بگذارید، راه بینی را با آن ببندید و از خیرشان بگذرید. همچنین در زیر پا بپایید که در شکم گندیده ی مرده ای پا نگذارید. تنها کار و احتیاطی که باید داشته باشید این است. شما در تاریکی صداها خواهید شنید، زیرا استخوانها روی هم می ریزد، ولی باید راه خود را بروید. حرف مرا به یاد داشته باشید. چطور معاصرین دوست شما شعر می گویند: «مرده برآمده است».

٢ شوال ١٣٢٣

11

## عزيزم!

شاعر بودن، خواستن در توانستن و توانستن در خواستن است. این هردو خاصیت را باید زندگی ی او به او داده باشد. به عبارت دیگر می گویم: بتواند بخواهد و بخواهد که بتواند. اولی با خود اوست و دومی که خواستن توانایی ی خود اوست و باید به خود تلقین کند هزار مرتبه بیانگیزد هوش خود را و ذوق خود را، هنگامی که در آثار دیگران نظر دارد. اگر این نباشد در پوست خود فرورفته، خودی بسیار خطرناک در او وجود پیدا می کند که در راه کمال و هنر خود کور می ماند. هیچکس را چنانکه هست نمی شناسند. مقصود من این نیست که خوبی را بشناسد بلکه خوب و بد، هر سلیقه و ذوق مخالف خود را باید بتواند تمیز دهد و لطف کار هرکس را در سبکی که دارد بفهمد. حرفهایی که می زنند – بیخود گفتهاند: آنها قدیمی شده، اینها کهنه شده است، در این اشعار چیزی یافت نمی شود – هرکدام به جا و بی جا است. به جا است زیرا که با طبیعت او وفق نمی دهد و نابجا برای اینکه باید معتقد باشد که طبایع دیگر نیز فرض کنید اگر دیوان فرخی و عنصری را می خوانید که سراسر لفظ است و از حیث صنعت نسبت به فرض کنید اگر دیوان فرخی و عنصری را می خوانید که سراسر لفظ است و از حیث صنعت نسبت به شما به این درک برسید چه بساکه بهره می یابید. و تغییر نظر چه بساکه ممکن است بزرگتر راهی را بگشاید شما به این درک برسید چه بساکه بهره می یابید. و تغییر نظر چه بساکه ممکن است بزرگتر راهی را بگشاید و در قدرت خالقه ی شما تاثیر داشته باشد.

من دیوان جمال الدین را زیاد می خوانم و خاقانی را دوست دارم، و هیچوقت نمی سنجم که به اندازه ی حافظ مملو از معانی هست یا نه. همین طور اگر همه ی شاهنامه را بخوانم، استادی نظامی را در نظر نمی آورم. و اگر تغزلات ساده – مملو از عاشقی های عادی سعدی را می خوانم، فکر نمی کنم عشق حافظ چقدر شاعرانه است و او زمینه ی چگونه نظامی ست که فهمیده می شود ولی به زبان نمی آید. زیرا وقت هست که شما در صنعت نگاه می کنید و بهای هر چیز علی حده است. هر چیز را باید در حد خود بتوانید بشناسید. من به قدری می توانم خود را فرود بیاورم که از یک ترانه ی روستایی همانقدر کیف ببرم که یک نفر روستایی با ذوق و احساسات ساده ی خود کیف می برد.

از اینجاست که خواهید دید سرچشمههای ذوق بشری چقدر وسیع و متفاوت است و چه مملو از اسرار خود و چقدر بزرگترها مدیون کوچکترها هستند و این شخصیتهای اینقدر تعریفی و سربلند با چه شخصیتهای آنقدر گمنام و ناچیز سروکار دارند.

19

## عزيز من!

همسایهی شما باز چند کلمه میخواهد اضافه کند در خصوص سادگیی انشای اشعار شما. تمیز انشای خوب بنابر سادگی یا مغلق بودن آن نیست، بلکه سادگی و همجنسی از محاسن انشاست.

اما من شما را از راه استیل شما و استیل هرکس که مربوط به هنر است، به حقیقتی نزدیک میکنم. عقیده ام را برای شما گفته بودم – هنر تابع موضوع است – و هر موضوعی در خود فرمی را دارد و نوعی (ژانر) را و هر نوعی از انواع استیل به خصوص را میخواهد. معروف است که استیل در همه جا یک جور و یک دست نیست.

هنگامی که معنی متداول و در مواقع نازل است و هنگامی که معنی بلند واقع شده است، دو هنگام متفاوت و بسیار متفاوت را نسبت به استیل شعر فراهم می آورد. در اولی کلمات باید سهل الوصول و در دومی سنگین و با شکوه باشد.

اگر روزی در این خصوص برای شما حرف زدم، خواهید دید کلمات چه بازی سرشناس و با اقتداری را در استیل دارند.

بدین صورت شما باید صرافت کلمه باشید. از حیث بیان کردن معنی. از حیث آرمونی آن در جملهای که با آن ترکیب می شود و می کاوید از پی پیدا کردن جمله ی بهتر. و از حیث اینکه ارزش فونتیک آن کلمات نسبت به وزن شعری که دارد استیل شما – سربسته برای شما عنوان می کنم – به همان مراقبت درست و صاف و گوارا می شود، همانطور که مراقبت نقاش در رنگ، موسیقی دان در صدا و یافتن صدای موزیکی به معنی ی صدا، یعنی صدای مخصوص که معنی ی موزیک می دهد.

همین کلمه ی بخصوص که معنی ی کلمه واقعی پیدا شده را در استیل انشای شعر شما می دهد. چون روز دارد به پایان می رسد، حرف من هم به پایان می رسد. من از این جای دور دست موفقیت عالی شما را در هنر شما طالبم.

۲.

عزيزم!

خلوت اختیار کردهاید و کار میکنید، این توفیقی ست هنگامی که با عمل پیوسته باشد. غالبن در شرح حال نویسندگان و شعرا خوانده اید، یا در پی ی نصایح آنها رفته اید که خلوت خود را می ستایند. اما این شیوه ای برای شهرت است، راهی ست برای تجارت که هنرِ خود را متاع آن قرار می دهند و رو پنهان می کنند...

اما برای شما این کار از روی صدق و صفاست. من از حالت شوریدگی که دارید و میکاوید که چیزی را پیدا کنید و همیشه میگویید این آن چیز نیست، مطلب را به خوبی دریافتهام. چون هیچ تعصب از روی خودخواهی در شما نیست، پیدا میکنید. دعای خیر و برکت من همیشه بدرقه ی کار شما خواهد بود. با آنکه در نوشتن کاغذ بسیار تنبلم، مضایقه در کار نیست، به من کاغذ بنویسید، در سایه ی درختهای آن دهکده ی قشنگ، و به شهر بفرستید. من برای شما جواب خواهم نوشت. روزی همه ی اینها در نزد شما کتابی می شود. بدون طمانینه و طمطراق مطالبی را در آن خواهید یافت که در بسیاری جاها نیافته اید. نیما یوشیج دوست مخلص شما هم همینطور بوده است، وقتی که می خواست شاعر باشد، و پس از آنکه در سر زبانها افتاد خلوت خود را از دست نداد. از همین خلوت تن، به خلوت دل می توان رسید.

منتظر توفيق بيشتر شما هستم.

21

#### همسایه!

از من شعر می خواهید که ترجمه کنید؟ در منزل شهریار هم گفتگو بود. این کار زود است. بگذارید خارجیها بد و خوب را ببرند. به شما گفته بودم قضاوت فردفرد مردم پاکیزه و درست نیست، بلکه قضاوت زمان لازم است.

اگر شما هدف دور و عالی دارد، در زمان زندگی خودتان دست و پا کردن چرا؟ این موقعیت با موقعیتی که ما داریم خیلی دور است. آنها مصالح کافی در موقعیت حاضر ما ندارند، هرقدر که خوب تشخیص بدهند، سنجیدن غیر از تشخیص دادن است. تا همه این بد و خوبها در خارج و داخل انبار بشود، عمر من و شما گذشته است. شما که دلال و تاجر نیستید، هنر برای شما ابزار شهرت نباید باشد زیرا شهرت برای مدد به معاش است.

چون شما تکلیفی را انجام می دهید و خدمتی را که لازم است ادامه می دهید، خودتان را چندان به این خیالها نچسبانید. شما جوان هستید و هنگامی که با احساسات شما خوب برخورد نکنند، ممکن است در آن صورت تشویشها در شما فراهم بیاورد.

باز هم می پرسم چرا؟ چرا در شما هنر باید خودخواهی ی بیشتر را برانگیزد و قسمتی از آثار شما معطوف به جلوه دادن شخص خود شما باشد؟

هنگامی که ما دچار این تشویشها باشیم، حساب هوش و قضاوت مردم را نکرده، توقعهای بی جا از ما سرچشمه می گیرد و مثل شعرای قدیم در تفاخر خودمان حرف می زنیم.

این است حرف من در این خصوص و محض خالی نبودن کاغذ، شعری را برای شما مینویسم. عنوان آن «کان» است. ببینید گوهر واقعی چه زود تشخیص داده می شود در حالی که سنگهای بی قیمت چه توقعاتی که نداشتند. این حرفی ست که می خواستم روزی برای شما گفته باشم.

27

عزيز من!

می خواهید بدانید مردم در خصوص من چه می نویسند؟ عزیز من این چه اشتیاقی ست؟! این اشتیاق باید از خودخواهی من به وجود آمده، در خود من بیشتر باشد تا شما!

کی می تواند واقعن بشکافد این طلسم را؟ مردم غرق در خودند. آنچه من کردهام روزی به خوبی آشکار خواهد شد که نه از من، بلکه از شما هم اثری نیست. مردم محتاج به هماند تا چیزی را بفهمند. هرچند ما هم همینطوریم و به طور مجرد به وجود نیامدهایم، اما مثل این است که کلههای آنها به هم چسبیده است. همین که چیزی شروع کرد به پیدا شدن، شروع میکند و به تدریج از میان هیچکسها کسی برمی خیزد.

در تمام اشعار قدیم ما یک حالت تصنعی ست که به واسطه ی انقیاد و پیوستگی ی خود با موسیقی این حالت را یافته است، این است که هروقت شعری را از قالببندی نظم خود سوا می کنیم، می بینیم تأثیر دیگر دارد. من این کار را کرده ام که شعر فارسی را ازین حبس و قید و حشتناک بیرون آورده ام، آن را در مجرای طبیعی خود انداخته ام و حالت توصیفی به آن داده ام. از آغاز جوانی که دست به کار شعر هستم، به زودی این را دریافته بودم. نه فقط از حیث فرم، از طرز کار این گمشده را پیدا کردم و اساسن فهمیدم که شعر فارسی باید دوباره قالببندی شود. باز تکرار می کنم: «نه فقط از حیث فرم، از حیث طرز کار». در آثار من می بینید سالهای متمادی من دست به هرشکلی انداخته ام مثل این که تمرین می کرده ام و در شب تاریک، دست به زمین مالیده راهی را می جسته ام و گمشده ای داشته ام. اما همیشه از آغاز جوانی سعی من نزدیک ساختن نظم به نثر بوده است. در آثار من چه شعر را بخوانید و چه یک قطعه نثر را. مرادم شعر آزاد نیست، بلکه هر قسم شعر است.

هركس اين بينايي را نداشته باشد، يقين بدانيد چيزي از من نخواهد فهميد.

74

همسايه!

چرا در خصوص حرف او فکر می کنید؟ به شما گفته بودم حرفها را باید شنید، مثل اینکه آدم صداهای مختلف را هنگامی که راه می رود، می شنود. بازگویی ی این حرف هم خطرناک است و ممکن است نکبت بار بیاورد. خود او هم در سر حرف خود نخواهد ایستاد که: «اگر حس و دردی باشد به هر زبان می شود بیان کرد، و راه بهتر ندارد». قسمتی از این عقیده درست است. تا چیزی نباشد چیزی بر آن علاوه نمی شود؛ اما تکنیک می خواهد. و خود او هنگامی که به طرف آن نمی رود، به طرف این عقیده می رود و خود این رفتاری ست برای پیدا کردن راه، و روزی را خواهید دید که به شما دارد می گوید چقدر با هم تفاوت دارید.

درواقع جز این نیست که امروز، کار نتیجه ی تحقیق است نه نفس کشیدن و بازو تکان دادن و زور زدن. هرچیز با نظم و قاعده پیوستگی دارد. اگر این نباشد کاری که میکنید و هر قدر انقلاب در آن نشان میدهید، تکامل نیست، تنزل است. همین دو اصل مسلم است که انقلاب و اغتشاش را با هم تفکیک میکند. اولی از کمال پیدا شده است و دومی از تنزل.

در ضمن کار همه ی اینها را می یابید و محتاج به سفارش من نیست. به هر اندازه که بهتر بیابید به همان اندازه تکنیک خود را صاف و نرم و کامل کرده اید. باقی را منتظرم خود شما بر فکر من علاوه کنید.

تهران ۲۱ تیر ۱۳۲۳

72

## عزيز من!

با همسایهی شما من زیاد حرف زدهام. زیاد فروتنی کردهام که او را پیدا کنم تا از من هرچه میخواهد بپرسد. اما افسوس، شیشهها به اندازهی خود پر میشوند.

ادبیات اروپایی کم دیده و زیاد فریفته نیست. خیال نمیکند در دنیا چیزی بالای چیزی هست. مانند جوجه، در پوست تخم، و مانند مارمولک در محوطهی خود دور میزند. از خودش بیرون نمیآید. آه چه رنجیست که آدم از اول به خود چسبیده باشد. درصورتی که هر آدم با آدمهای دیگر معنی پیدا میکند و گرنه ممکن است در خود و دوروبر خود غرق شود.

اما همسایه این تصور را نمی کند و تصور نمی کند در دنیا حتا تصوری هست، تا چه رسد به اینکه حقایقی ممکن است باشد. من او را مثل مرغ خانگی، که زیاد نمی پرد، پراندهام. او از پشت بام فورن به سوی زمین می آید. باید خود من او را دوباره به روی بام ببرم.

## دوست عزيز من!

در ادبیات فارسی زمان ما همه ی این چیزها هست. با وجود این حرفهای زیادی که من می زنم و بسیار زده ام به کسانی می رسی که خوب مطالعه کرده اند، اما نمی فهمند و به کسانی که خوب می فهمند، اما عمر آنها در مطالعه گذشته و خودخواهی آنها مانع آن است که خیال کنند دیواری هم در پس این دیوار هست و دیوارهای زیادی که پس و پیش می شوند، شهری می شوند و شهرها کشورها را به وجود می آورند و مجموع کشورها، کره ی زمین است. و همینطور به بالا. در پیش آنها هستی مبهم و بسیار بی معنی تر از خود آنهاست، ولی یک چیز معنی دارد و آن خودشان و هستی وجود تبعی آنهاست!

همه ی این دردها معلوم است از کجاست. اگر یک تربیت بود، اگر استعدادها فی الواقع به مصرف محل خود می رسید، اگر یکی از سیری نمی ترکید تا دیگری از گرسنگی بمیرد؛ خیلی هوشها کار خود را می کردند. ولی من و شما در شعر کار می کنیم و در ادبیات به طور عموم، این حرفها به ما نمی رسد مگر اینکه بگوییم توانایی در دست ما نیست.

همسایه ی شما برای این یاغی ست که مدتهای مدید می نشیند و حرف نمی زند و خنده آور اینکه به من می آموزد و راه را نشان می دهد. من هم، در عین حال که عصبانی می شوم، تحمل می آورم و غصه می خورم؛ بردباری به خرج می دهم. خواهشمندم از همسایه ی خودتان از من بپرسید. علاج این واقعه، کار و مطالعه ست.

می پرسیدید تکنیک را چطور تعریف کنم؟ با زبان علمی تعریفی جز این نمی دانم و مخصوصن جز این تعریف نمی کنم که تکنیک، کار است نه معرفت. یعنی با کار معلوم می شود نه با فرا گرفتن اصول چیزی. هزار دفعه می کنید و نمی شود ولی اصول را می دانید و آنچه را که نمی دانید، من می گویم تکنیک آن است. بیش از این راجع به همسایه ی خودتان از من نپرسید که گاه گاهی مثل تبهای نوبه به نوبه به من می گوید: اصل معنی ست، در هر لباسی که باشد. و خودش نمی داند که برای آرایش لباس قدیمی چقدر جان می کند. همچنین می گوید: آنچه را مردم پسندیدند، می ماند.

حکایت آن باسواد است و بی سواد در ده. به دهاتی ها گفت از او بپرسید مار را چطور می نویسند؟ او نوشت "مار". ولی بی سواد شکل مار را کشید و به مردم گفت: ای مردم آیا کدام مار است؟

هیچ نظر به رشد انسان ندارد و نمی داند تکامل و تاریخ چیست و شعر چطور مولود خواهشهای انسانی ست. هر دقیقه یکجور فکر می کند و درباره ی من تاسف می خورد که این افکار لطیف را چرا به نثر نمی نویسید؟ ولی من به حد اعلای انسانیت با او رفتار کرده ام تاکنون. همان طور که او به حد اعلای مهمان نوازی خود با من رفتار کرده است.

آبان ۱۳۲۳

40

## عزيز من!

چرا وقت خود را تلف می کنید برای این که همسایه ی شما حتمن سلیقه ی شما را داشته باشد؟ آیا شخصیت شما را هم دارد؟ آیا زندگی و چیزهایی که در آن برای شما بود، برای او هم بوده است؟ همین دو سوال شما را مانع خواهد ساخت که خودتان قبل از او گمراه نباشید. به نظر من این جز گمراهی، چیز دیگر نیست که آدم خیال کند تا شخصیت کسی عوض نشده، ذوق و سلیقه و فکر او باید عوض شود.

عزیز من! به شما یکبار گفتهام که ما دورهی شهادت را طی میکنیم. زیر گوش شما آن شب در آن مجلس گفته بودم:

# «من ميرزا فتحعلي أخوندزاده دربندي هستم»

و شما خندیدید. بعد برای شما نوشتم. درصورتی که کار ما دوتا یکی نیست، اما معامله ی ما با دوره ای که در آن واقع ایم یکی ست، و نمی بایست باشد.

می گویید در آن کشورها زندگی عوض شده و ذوق سلیقه هم به دنبال آن. معاند و مخالف کمتر است. به طوری که مخالف خودش در ضمن وضعیت عوض می شود. ذوق و سلیقه کاملن زاده ی طرز زندگی و شخصیتی ست که از آن پیدا شده. هر کدام و جودهای تبعی هستند. اگر شما با دریافتهای جدید خودتان بیرون از وضعیت شتر و آفتابه قرار گرفته اید، سایرین چه گناه کرده اند؟ آنها را با حرفهای خودتان نیازارید. من به آنها حق می دهم که این حرفها مثل شمشیر بران است برای آنها. برای آنها که چیزی جز سیاهی ندیده اند و نمی دانند که عالم روشنایی هم هست. این است که معتقدند هر ملتی ذوق و سلیقه ای دارد. زیراکه پدرانشان هم این معنی را خوب ادا کرده اند که آب و هوا و اقلیم چه اثری دارد ولی پدرانشان نسبت به زمان خود دینی به گردن داشته اند و هرکدام مطیع فرمانبر زمان خود بوده اند. این است علت شخصیتهای متفاوت در ادبیات ما. برای خود اینها هم همین طور است و همین است علت مخالفت آنها با شما. هیچ نیست جز این که هوش و کفایت کافی ندارند و نمی توانند بیابند و آن چه می یابند در دور و بر خودشان این ست: اگر معنی را عوض می کنند، به لفظ چسبیده اند. اگر هردو را عوض کرده اند به شکل، و اگر شکل را، به وزن و قافیه. خالصن و مخلصن ایمان احمقانهی غریبی دارند.

آنها را مثل مشمع خشک از روی زخم باید جدا کرد. مثل مفتولها و پیچ و مهرههای زنگزده در یک ماشین. و چهبساکه پس از جدا شدن به کار نمی خورند.

بگذارید خیال کنند کسی غربال نمی کند و وقت آن نرسیده است و من و شما تند می رویم. من فقط به شما می سپارم، و مثل همیشه این تکرار خنک را دارم: وقت خودتان را تلف نکنید. شب تمام می شود و صبح خواهد رسید.

خرداد ۱۳۲٤

47

عزيز من!

باید خیلی برای شما عادی شده باشد که در جسم و جان و در چشم دیگری واقع باشید و به جای آنها همه مه حالات و تاثرات آنها را بتوانید درک کنید. این قدرت برای شما وقتی پیدا خواهد شد که زیاد غرق شوید به طوری که با اطراف خودتان سرشته و تخمیر شده باشید. خیالی برای شما جان بگیرد و جسم در عین حال، به خیالی تبدیل شود. پس از آن، این تبدیل به قدری سریع باشد که در موضوع اولی شما را کمک کند.

من سابقن گفته بودم اینطور که شدید زیبایی و چیزهای زشت را هم می یابید. از دریچه ی چشم اشخاص، سلیقه و ذوق آنها را می بینید. کسی که این قدرت را نداشته باشد، یا به طور عادی بگوید: «بله من از دریچه ی چشم آنها می بینم» و نداند این مقدمه با استغراق و شرایطی تکمیل می شود، او شاعر نمی تواند باشد. هر چند ممکن است شاعرانه نگاه کند. یعنی شعر در کلمات او سایه بزند. به اصطلاح رویا و احلام شاعرانه او را به جهان دیگر نبرد، اما شاعرانه مطلبی را بپروراند. چون این حرفها پریشان است، به همین اکتفا می کنم.

27

عزيز من!

چرا به دیدن من نمی آیی؟ در پس پرده رفته، کاغذ می نویسی. کاغذهای تو را دسته کرده در جای مخصوص نگاه داشته ام. بعضی از آنها در خور این است که با این جواب همپا شود. معلوم است همین که راه معین به دست آمد و آدمی کاوش کرد، گنج ضمیر خود را می یابد.

اما کناره گیری تو را تمجید می کنم. حتا خود مرا هم نبین یا کمتر ببین. از دور به گفتههای من نگاه کن. در این کار اثریست که حس و ادراک تو را بی مانعتر به کار می اندازد. تو بهتر می توانی مستغرق شوی در آن چیزی که باید مستغرق شده باشی. هر زمان که زیاد از من دیدار می کنی و من به تو می گویم خوب شد که آمدید، یقین بدانید چیزی رفته و چیزی به جای آن نشسته و هر دو باخته ایم.

برادر جوان که در اندیشه ی کار خوب کردن هستی! شاعر باید تنها باشد و خیال او با دیگران. در یک تنهایی مدام، در یک تنهایی موذی و گیج کننده، باید به سر برد. تا این که طبع او تشنه شده، معاشرت هم بتواند برای او سودمند باشد و فواید آن را در حین حشر و نشر با مردم، بیابد. این تنها نصیحتی بود در این خصوص.

شهريورماه ١٣٢٣

44

#### همسایهی عزیز!

دو قدرت، به طورمتناوب اما دایمی باید که در شما باشد: خارج شدن از خود و توانستن به خود در آمدن. کفایتهای شما با این دو قدرت تکمیل می شود - کفایت دریافتن موضوع در متمادی واقع شدن ایدههایی که در دماغ شما خطور می کند و آنی الحصول و زودگذر هستند. کفایت برای طرح دادن به موضوع که به خوبی از عهده ی زنده ساختن و ثابت کردن آن برآمده باشید و غیر آن... شما خلق شده ی این دو قدرت نیستید بلکه هر دو قدرت به مانند ذوق و فکر شما و همه چیز شما، از زندگی و بسیاری درونی هایی که آنها را نمی شناسید به وجود آمده است.

خارج شدن از خود، دیگران و رنجهاشان و فکرهاشان را به شما می شناساند که بدون آن شناسایی، شما می ستدی کار خواهید بود و اثر شما ساده و خام و بسیار ابتدایی و غیرقابل بقا در محیط کمال واقع خواهد شد. بدون آن، خود پسندی های شما و جهالت شما میزان قرار خواهد گرفت. به خود در آمدن، مقدمه ی یافتن خلوت است که درونی های شما با آن وسیله، به حد بلوغ می رسند.

این مربوط به این نیست که شما شاعر اجتماعی باشید یا نه. مربوط به هنر شما و تکمیل یافتن شماست. ابتکار و شخصیت شما را این حالت محفوظ می دارد و شما را عادت به کاوش و کار دایم می دهد تا بتوانید به درجه ی فنا برسید. یعنی جز مطلوب خود چیزی را نخواهید و برسید به آنچه می خواهید. درواقع آنچه روزی وسیله برای هدف زندگی بوده است، خودش هدف واقع شود.

همسایه می گوید: عالم زندگی هم طبعن همین کار را می کند. دوران زندگی در هر زمانی به کار رفته است. شما نباید چیزی باشید که در جمع نیست.

49

عزيز من!

می پرسی کدام نظر اساسی تر در طرز شعر آن بزرگوار وجود دارد؟

عزیز من! مگر نمیخواهی «مقدمهی شعر من» او را بخوانی؟ چون عادت من نیست به چند کلمه قناعت می ورزم که بدون جواب نمانده باشی.

یکی آزاد ساختن شعر از انقیاد با موسیقی، ولو اینکه شعر عروضی باشد. زیرا فقط وزن نیست که شعر را آزاد میکند، طرز کار هم شرط است و طرز کار آن استاد خیلی فرنگی است.

دیگر قیمت گذاشتن برای مصراعهاست. در شعر فارسی، مصراعها قیمت نداشتند، یعنی موزیک طبیعی پیدا نمی کردند. آن عالیقدر کسیست که می کاود و دقت می کند که مصراعها هر کدام قیمتی نسبت به مطلب و معنی داشته باشند. چون این مطلب مفصل است، واگذار می کنم به وقت دیگر.

هشت تیرماه ۱۳۲۳

٣.

#### عزيز من!

از من می پرسید چرا آن قسمتها که از شکسپیر برای رفیق همسایه خواندید، در او اثر نکرد و هاج و واج به شما نگاه کرد؟

برای اینکه در نظر او هیچچیز تجسم نیافت. و این علت دارد. گلهمند نباشید و تعجب نکنید که او با اینکه بسیار حساس و باهوش است؛ چطور؟!

ملت ما دید خوب ندارد. عادت ملت ما نیست که به خارج توجه داشته باشد، بلکه نظر او همیشه به حالت درونی □خود بوده است. در ادبیات و به همپای آن در موسیقی؛ که بیان می کنند، نه وصف شلوغ پلوغی در اشعار وصفی ی ما هم به همین سبب است. تشبیه زلف به چوگان و گونه به ارغوان و ترکیب این مضمون که: "گر چوگان زنی بر ارغوان". این گوینده که از خارج روگردان است، در عین بهره گرفتن وصف از خارج، باز به درون خود می پردازد. پس از این کوچهباغ، باز سر حرف اول بیاییم. احساساتی که در خودتان سراغ دارید بستگی با تاثرات شما دارند. اگر عادت داشته باشید که در اوضاع بیرون دقیق شوید هرقدر بیشتر دقت کنید اثر چیزها هم بیشتر است و می بینید که دید شما کافی نبوده است و بعد، به نسبت، کفایت پیدا می کنید و به همپای این کفایت، احساسات شما هم عالتی تر می شود. و آن وقت هنگامی که در خلوت خود لم داده اید، خواننده دادید، او هم کم و بیش، مثل شما می بیند، و باز در صورتی که همین مراحل را گذرانیده باشد. مثلن برای کسی که در یک هنگام، غروب دره ی خلوتی را درنیافته است، وصف یک هنگام غروب شما در دره ی خلوت، برای او بی تجسم می ماند و به همین را در بیاثر و گله و توقع شما از او بسیار بی جا.

# همسایهی عزیز من!

نگویید چرا نمی فهمند، بگویید چرا عادت به دیدن ندارند. بگویید از چه راه ملت خودمان را به دیدن عادت بدهیم. در ادبیات ما این حکم یک شالوده ی اساسی را دارد.

استادان عالی مقام ما که درباره ی «سخن سنجی» رساله می نویسند، خودشان در این ورطه غرق اند و نمی توانند جزیی ترین احساسات خودشان را بیان کنند! جوانان ما که تجدد دوست دارند، مثل همان جوانانی هستند که عشق به زنی دارند و کاغذهای پر از آه و فریاد و سوختم و مُردم می نویسند، ولی بی اثر است؛ زیرا ذره ای چاشنی از دید خودشان به آن نداده اند.

باید اساس یک ترجمه و قرائت جدی و مفصل، کم کم در بین افراد ما برقرار شود. باید از مدرسهها شروع شود. تا این کار نشود، هیچچیز نیست. طرز کار عوض شدن هم، که هنوز جوانان به آن متوجه نیستند، بی فایده است. باید قرایت به حالت طبیعی را به مردم یاد داد.

تا اینها نشده است، نگویید چرا نمی فهمند. برای این که نمی بینند. پیش از این که بگویم می فهمند یا نمی فهمند یا هوش و حواس کافی دارند یا نه.

مهر ۱۳۲٤

31

عزيزم!

می پرسی چرا همسایه می گوید شعر باید به همپای مغلق بودن، معنی بدهد؟ به تو گفته بودم راست می گویند شعر برای مردم باید اینطور باشد، اما شعر عالی برای آدم عالیست و این از این منظور مستثناست. اینکه همسایه نمی فهمد، یا دیر می فهمد، روحیه ی خود را که برای این کار به مصرف می رساند، از همسایگان مرده ی خود به ارث برده. زنده ها از پهلوی مرده ها بیرون می آیند. اشتباه نکنید، بعد حرف مرده ها آنها را درست می کند. باز اشتباه نکنید اگر این نبود، ما همیشه در حالت ابتدایی بودیم مثل اینکه تازه به زندگی شروع کرده ایم.

پس از همهی اینها، زمان ما هنوز مردم را به کار نیانداخته و از آن لختی و تنبلی بیرون نیامده است. هزار ساخته سال شکست و توسری مردم را دیوانهی تنبلی و راحتی ساخته است، همان طور که خیال پرور ساخته است. ادبیات سبک هندی هم نتیجهی این خیال پروری ست و اعلا درجهی ترقی ی شعر ایران است؛ اما این ادبیات برای آنهایی که با خیالشان گردشی نداشتند و خواستند جویده و خرد کرده لقمه به دهان بگذارند، سنگین بود. مرده ها می دانید یک ذره تکان نمی خورند. آنها را مثل پاندول ساعت ممکن است به طناب بست و گردش ساده داد. این بود که از زمان پیدایش این سبک، این عقیده که شعر ثقیل الفهم نباید باشد، قوت گرفت. باز اشتباه نکنید هنوز به قوت خود باقی ست. آنهایی که حساس و باهوش اند، دقیق می شوند و آنهایی که لخت و خنگ و کرخ هستند، راحتی می خواهند. همسایه هم می خواهد شعر را برای او بخوانید که به یاد شرابش و زن کثیفی که در فلان کوچهی کثیف دوست دارد، بیفتد یا به یاد معامله و گوش بری های خودش با مردم. اگر قافیه می سازد، برای تولید این راحتی ست و شعر مغلق اول حرفی نیست که او را ناراحت می دارد. ساده تر دلیل و جوابی که برای شما داشتم، این است.

خرداد ۱۳۲٤

47

#### عزيز من!

از چند عیب که به شعر من می گیرند یکی این است: فرم موزیک ندارد.

اما کی این حرف را میزند؟ کسی که با موزیک عروضی زمان قدیم عادت کرده و از شعر، عادت خود را میخواهد پس بگیرد. او میخواهد که شعر تا ابد قرض دار ذوق او باشد.

من یک جواب به او میدهم: من با اینگونه موزیک مخالفم. من میخواهم شعر دکلامه شود. موزیکِ آن نه موزیک عروضی، بلکه با پیوستگی به عروض، موزیک طبیعی باشد.

من پیش از این که فرم را عوض کنم، یقین بدان دوست من، شعر را عوض نکردهام؛ پس فرم شعر من حاصل از فرم ذوق و فکر من است.

از همه این حرفها گذشته، من خودم به عیبی که در فرم شعر من ممکن است باشد، اعتراف دارم. از دوره ی زمان انتشار مجله موسیقی گذشته، خیلی ورزش در این کار کردهام. من هر روز مشغولم برای اصلاح خود. اما یک جواب به مدعی می دهم: انقلاب را به نظم و متانت نگاه نمی کنند، هرچند که اساس آن وزن و متانت است. من ویران کننده و سازندهام. من ندیدهام که بنایی را آرایش کنند، پس از آن پی بریزند. اساس موزیکی فرم من به دست دیگران دیگرگون می شود و شکل مصنوعی خودسازی و قرینه گذاری جای آن را خواهد گرفت یا نه، به این خیال می خندم.

آفرین به آن نیرومندی که او هم مثل *نیما یوشیج،* به تصنعکاری شیادان میخندد.

44

عزيز من!

پرسیدی که چه مزیتی متاخرین بر متقدمین دارا هستند؟ اگر منکر تکامل تدریجی باشی، هیچ مزیتی. اما هنر از یک نقطه حرکت کرده، این نقطه روزبهروز بزرگ شده و هستی دیگری که بزرگتر است، فراهم آورده و اگر هر هستی را شامل فوایدی بدانی، بسیار رنگها و چیزها بر نقطهی اول خواهد افزود. این است بنیان کار. یکی راه می پیماید و در هر قدم به جایی ندیده می رسد و چیزی در می یابد.

در عالم هنر هم همین را باید نظر گرفت. هنر امروز بارها دقیق تر است. اما یک چیز نیست یا کم است و آن صداقت است و شکوه یک ایمان والاتر از هرچیز. و این یک عیب است.

حشو و زواید که هنر را پر کرده، باید غربال شود. در داستان هر داستان نویس، چقدر جملات و حرفهای زیادی هست. مثل اینکه تئاتر ادا می شود و این را بهتر نزدیک شدن به طبیعت می دانند. نیما یوشیج هم منکر نیست. اما باز می گویم چقدر حشو و زواید که ما را شیفته داشته است. می گویند باید شیفته ی این وضع بود، من باز می گویم چقدر فریب. اگر این دو عیب را از عالم هنر جدید دور کنی، خودت می روی به شمار مزیت هایی که متاخرین بر متقدمین دارا هستند.

هنر به مراتب دقیق تر شده اما مرمت لازم است. هنر همچنین به مراتب مرمت شده اما با معایب خود همراه است. زیرا اگر هنر کنونی را عاری از عیب بدانی، نسبت به آینده باز منکر تکامل شدهای و چون منکر تکامل شدهای باید نقصی هم در هنر قدیم نبینی. باید هیچ گونه سنجش نباشد. هنر را یک حرکت انعکاسی و غریزی بدانی. همه ی اینها را که گفتم در صورتی که منکر تکامل نباشی هست و نیست. والسلام علی من اتبع الهدی.

34

#### عزيز من!

چه فکر میکنی که از من چه میدزدند. تشبیه و کلمات را برداشتن و جفنگ و بی اثر در جایی به کار بردن، فایده ندارد. باید با آن ترکیب ساخت و اثر داد.

عمده، عزیز من!، طرز کار است. به تو بگویم قاب مرا با این حساب کسی ندزدیده است. تازه رسیدهاند به من که دو بند سهبندی میسازند، قافیههای تازه جور میکنند، اما عمده دانستن طرز کار است. همسایه می گوید من شعر را از موزیک جدا کرده و کلامی ساختهام که آن را داخل در صنف هنر وصفی میسازد. آیا گوشهای تو با من است؟ دراین صورت دیگر از من نپرس.

30

#### همسایه!

در قهوه خانه فکری به نظرم آمد، وقتی که مشغول تماشای آن جنگلهای قشنگ بودم. رفیق من از من می پرسید: چه می بینید؟

حقیقتن ما چه چیز را می بینیم و چطوری می بینیم.

شعرِ ما آیا نتیجه ی دیدِ ما و رابط واقعی بین ما و عالم خارج هست، یا نه و از ما و دید ما حکایت می کند؟

سعی کنید همانطور که میبینید بنویسید و سعی کنید شعر شما نشانی واضح تر از شما بدهد. وقتی که شما مثل قدما میبینید و برخلاف آنچه در خارج قرار دارد، می آفرینید و آفرینش شما به کلی زندگی و طبیعت را فراموش کرده است، با کلمات همان قدما و طرز کار آنها باید شعر بسرایید. اما اگر از پی کار تازه و کلمات تازه اید، لحظه ای در خود عمیق شده، فکر کنید آیا چطور دیده اید.

پس از آن عمده مساله این است که دید خود را با چه وسایل مناسب بیان کنید. جان هنر و کمال آن برای هنرمند، اینجاست و از این کاوش است که شیوه ی کار قدیم و جدید، از هم تفکیک می یابند. قطعه ی لبخند شما، که دلنشین نبود، برای این بود که دید خود را نداشت. یعنی گنگ دیده بودید و برای این بود که فرم را عوض کرده، ولی کلمات را عوض نکرده بودید. حال آنکه وقتی یک چیزی عوض می شود، همه چیز باید عوض شود.

در نو ساختن و کهنه را عوض کردن، بیش از هر کاری، کار لازم این است که شیوه ی کارتان را نو کنید. پس از آن فرم و چیزهای دیگر فروع آن، یعنی کار ضمنی و تبعی هستند.

من اکنون به همین اشاره اکتفا می کنم و بیش از این چیزی در این خصوص نخواهم افزود. فقط به شما توصیه می دهم راهی را بروید که خودتان باید بروید و در نظر داشته باشید که هر کاری وسیلهی معینی دارد. شیوه ی کار جدید، وسیله ی هنر به شکل جدید نمودن است و بس.

47

عزيز من!

به شما گفته بودم شعر قدیم ما سوبژکتیو است، یعنی با باطن و حالات باطنی سروکار دارد. در آن مناظر ظاهری نمونهی فعل و انفعالیست که در باطن گوینده صورت گرفته، نمیخواهد چندان متوجه آن چیزهایی باشد که در خارج وجود دارد. بنابراین نه به کار ساختن نمایشنامه میخورد و نه به کار این که دکلمه شود.

دکلاماسیون و تیاتر، سازنده ی ظاهرند. هر دو میخواهند زنده را با آنچه در بیرون زنده است سروکار بدهند. به این جهت تیاترهایی که از روی شاهنامه یا نظامی و امثال آنها ساخته می شود، به نظر من، بسیار کار کودکانه است و باید این کار باشد تا کار آدم بزرگ جانشین آن بشود و تیاتر با طرز کار جدید در ادبیات معنی پیدا کند. از این خلاصه، مفصلی را خودتان دریابید.

٥ فروردين ١٣٢٥

41

همسایه!

خلاصهی نظریهی مرا می پرسیدید؟ قافیه زنگ مطلب است. بسیار دشوار است و چه می شود که شاعر کارکشته باشد و بتواند در هر قطعهی خود چند قافیه آورده باشد. این قافیه ممکن است نه در "روی" مثل با کلمهی دیگر باشد، نه در "دخیل"، و "آزاد" باشد.

همچنین وزن نتیجه ی یک مصراع و بیت نیست، بلکه چند مصراع و چند بیت باید مشترکن وزن را به وجود بیاورند. این است بر طبق انتظام طبیعی وزن شعر که در اشعار همسایه معنی دارد. در صورتی که برای قدما یک مصراع یا یک بیت دارای وزنی هستند، یعنی برحسب قواعد عروضی یا موزیکی یا هجایی، اما من وزن را بر طبق معنی و مطلب به همین اساس به شعر می دهم، نتیجه چند مصراع است و چند بیت؛ ممکن است به اشعار آزاد من رجوع کنید.

٥ فروردين ١٣٢٥

٣٨

ملتفت باشید به دنیایی داخل خواهید شد که نشده بودید. آیا باید چطور قضاوت کنید. برای همسایه، طبیعت و ماورایی در کار نیست، هرچه هست یکیست. ما در طبیعت غرق و طبیعت در ما غرق است. همین باعث فعالیت ماست.

همسایه می گوید انسان مجبور است به این فعالیت و از ماسلف خود ارث برده است. انسان سه گونه فعالیت می تواند داشته باشد:

۱- فعالیت مادی که نتیجهی آن علوم و صنایع است.

۲- فعالیت عقلی حاصل از فعالیت مادی و نتایج آن.

۳- فعالیت حسی که می یابد ولی حتمن به ثبوت نمی تواند برساند و اگر بتواند برای آنهایی ست که حربه (؟) برای ثبوت آن برای آنها لزوم ندارد.

از این سه فعالیت پایهی سه گونه معرفت گذارده می شود. تئوری معرفت همسایه این است: معرفت، یعنی نزدیکی به آنچه هست.

آنچه هست اگر بهطور محسوس و مادی هست، علمی ست.

آنچه هست اگر بهطور عقلی هست، فلسفیست.

و اگر بهطور حسی، یعنی مربوط به فهم و دیدن است و عمیق تر از دانستن؛ یعنی عرفان و شعر است.

همسایه می گوید غیر شاعر برای عرفان ساخته نشده و شعر و عرفان هرکدام به هم مدد می دهند.

فلسفه، دستوپازدنی کودکانهست. برای آنهاییست که اساسن حس عالی مرتبه ندارند و حقایق فلسفه دربرابر حقایقی که علم می شناساند، مستهلک و بلامعنی ست.

در این صورت یک علم می ماند و یک حس. علما می دانند و اهل نظر (یعنی آنها که فعالیت حسی دارند) می بینند. دسته ی دوم مطالب دسته ی اول را می فهمند، ولی دسته ی اول چون که نه و آری گفتن آنها به کار بردن الفبایی (؟) است، فقط آنهایی که صلاحیت حسابی برای این قضاوت دارند. شعر و عرفان بلوغی ست حسی و مربوط به نظر وسیع داشتن که شما بتوانید دنبال رونده ای پرکار باشید و نه آنکه روی

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup>علامت سوال را سيروس طاهباز آورده.

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>هر دو علامت سوال توی پرانتز را سیروس طاهباز آورده، بی آنکه توضیحی اضافه کرده باشد. به نظر میرسد از خوانش یک یا چند کلمه از روی نسخه دستنویس نیما، مطمئن نبوده است.

یک نقطه مانده ولو اینکه دنبالهای به شما دست مدد بدهد. البته هرچیز به هم مربوط است ولی دلیل بر عدم ضعف یا قدرت این ارتباط نیست.

همسایهی عزیز من،

در جهان بسیار مردمان اهل نظر می آیند و می روند و به همپای دیگران همیشه ناشناس. اهل نظر را معدودی می شناسند. درد هم مانند حیوانات که در تاریخ طبیعی نسل دارند، ممکن است روزی منقرض شود. عرفان به کار زندگی مردم عادی نمی خورد، مانند فلسفه سرایی و شعر گویی برای کسانی که نظم به کلمات می دهند. هر دارویی برای دردیست. شعر و عرفان داروهایی هستند که از خود درد می زایند. همچنین همسایه می گوید بهترین نتیجه ای که عرفان دارد می تواند این باشد که ما مقهوریم و معلومات ما کافی نبوده و نخواهد بود و مجهولی همیشه هست. در پس این دیوار، در تاریکی، صدایی می آید. با کسی این را نگویید، به هرکس توفیقی زندگانی می دهد. این نمو و رشد در اختیار ما نیست و اساسن نمی تواند باشد. مثل این که اساسن هرکس وزنی به کلمات داد، نمی تواند شاعر باشد.

در اینجا با نظامی همسایه بسیار موافقت دارد که در صف کبریا اول انبیا و بعد شعرا بودند. می گوید همیشه خواهند بود. هرچه هست در اینجاست. آن دریا که کرانهی آن معلوم نیست و دارد یا ندارد، بزرگ است. آن دریا که همه کس مسافر کشتی آن نیست و ناخدایی در آن، کارِ هر دریادیده نمی تواند باشد...

آیا این مطلب کافیست که همسایه را دارای نظری علمی و معتقد به آن بدانید. زیرا علمایی که با علم به کنه هستی خود را رسیده میدانند، مخالفین با همان علم هستند زیرا متجاوز از حدود تجربه حرف میزنند. عالم صحیحالتربیهٔ مجهول را انکار نمیکند. ولی فرق است بین مغرور و عالم. همهی اینها را سن کردن به انسان می فهماند. بسیار قضایا شده است تا بدانید بعد بفهمید سنگی چگونه روی سنگی قرار گرفته است و این جریان "نه" و "آری" گفتن، همیشه دوام خواهد داشت. در حقیقت دست و پا زدنیست. این دام را صیاد ماهر میکشد و هرجا که میخواهد میبرد و ما از سر آن نه چندان آگاهیم. مرا ببخشید از اینکه باز حرف میزنم، فقط می گویم انسان در هر دوره فعالیت خاصی دارد و اکنون دورهی علمی است و انسان می فهمد چیزی را که در آن غرق است اما برای زندگی ما، انصاف بالاترین و زیباترین خصلت است.

۸ فروردین ۱۳۲۵

49

عزيزم!

درخصوص فرم لازم بود به شما توصیه کنم اگر فرم نباشد هیچچیز نیست. عادت کنید به دقت، تا طبیعت شما بشود. من راجع به فرم شعر صحبت نمی کنم... آن آسان تر است؛ راجع به فرم مطلب. مطلب شعری شما با طراحی شما فرم پیدا می کند و هیچوقت بلاواسطه نیست. به زمینه ی کار و رنگهای محلی که می دهید مربوط هست و نیست، زیرا فرم نتیجه ی بهترین یافتن است که شاعر بداند موضوع را با چه چیز برآورد کند. بی خود ترین موضوع ها را با فرم می توانید زیبا کنید، امتحان کرده اید و دیده اید؛ به عکس عالی ترین موضوع ها بی فرم، هیچ می شود.

هر موضوع، فرم خاص خود را دارد. آن را با ذوق خود باید پیدا کنید: مفصل باشد بهتر است یا مختصر، برگردان داشته باشد یا نداشته باشد... فرم که دلچسب نباشد، همهی چیزها همهی زبردستیها، همهی رنگها و نازککاریها به هدر رفته است.

این که می گویند موضوعهای پست را با آب و تاب دادن یختر می کنید، راست است، اما باید دانست این آب و تاب زاید عبارت از عدم تناسب فرم است. وقتی که نویسنده مقدمتن حرفهای زاید می زند و در وسط کارِ خود حرفهای زاید می آورد که موضوع پستی را به درجه ی عالی بالا ببرد اگر طراح قابلی باشد، ولو اینکه این کار را نباید کرد، از زنندگی کار خود کاسته است.

هر موضوعی، به قالبی میخورد، مثل اینکه قبلن در طبیعت بوده. نارنجی بهطور نامساوی بریده شده و باید با جفت خود جفت شود و بدون آن کج و کوله است. مثل اینکه قفلی با کلیدی معین باز شود. قطعهی "کوههای بزرگ" که فرستاده بودید، فرم نداشت. علت زنندگی آن همان عدم مراقبت در

قطعهی "کوههای بزرگ" که فرستاده بودید، فرم نداشت. علت زنندگی آن همان عدم مراقبت در طراحی ست. نه یک کتاب، یک منظومه، سه خط هم که با هم جفت می شوند طراحی لازم دارند. ترکیب، مدیون طراحی ست. همین که چیزی مفرد نشد، باید خوب مرکب شود. این مساله در صنعت همانقدر دقت لازم دارد که مثلن در داروسازی. زیرا در غلط ساختن دارو، جسم از دست می رود و ناتندرست می شود و در غلط ساختن کار، حتا ذوق و سرشت انسان به هم می خورد.

قطعهی "کوههای بزرگ" را همانطور که طرح دادهام، اصلاح کنید. مطلب به شما واضح خواهد شد. و اگر حالا متوجه نیستید، بگذارید چندی بگذرد؛ بعد طرح خودتان و طرح مرا با هم بسنجید.

خر دادماه ۱۳۲۳

نشر در Do-Library: http://do-lb.blogspot.com

٤٠

#### عزيز من!

باز می گویم، ادبیات ما باید از هر حیث عوض شود. موضوع تازه کافی نیست و نه این کافی ست که مضمونی را بسط داده به طرز تازه بیان کنیم. نه این کافی ست که با پس و پیش آوردن قافیه و افزایش و کاهش مصراعها یا وسایل دیگر، دست به فرم تازه زده باشیم. عمده این ست که طرز کار عوض شود و آن مدل وصفی و روایی را که در دنیای با شعور آدمهاست، به شعر بدهیم. نکته ای که هنوز هیچکس به آن پی نبرده است و شاید فرنگی هایی هم که نمونه ی تازه از اشعار ما می برند، به زودی اینها را درنیابند. تا این کار نشود هیچ اصلاحی صورت پیدا نمی کند، هیچ میدان وسیعی در پیش نیست. از الفاظ بازاری و طبقه ی سوم نمی توانیم کمک بگیریم، کلمات "آرکائیک" را نمی توانیم با صفا و استحکام استیل، نرم و قابل استعمال کنیم. تا این کار نشود، هیچ کار نشده. یقین بدانید دوست من، خواب شب پره است به روی پوست کدو که دور از حقیقت پریدن و رهیدن و جدا شدن است.

باید بیان برای دکلاماسیون داشت. یعنی با حرف صرف طبیعی وفق بدهد. میبینید که تا این کار را نکنیم – به این نکته نیز کسی پی نبرده است – دکلاماسیون هم نخواهیم داشت و در ادبیات ما تیاتر مفهوم مسخره ی زیان آوری خواهد بود.

همسایهی شما چیزی بیش از این نمی داند. به او بگویید من از او پرسیدم و او با خط خود این طور برای من نوشت...

آبانماه ۱۳۲۳

٤١

آقای من!

كردن، ارسال مثل...

برای شما گفته بودم چه بسیار آدمهای ناشی که ماله به دست راه میروند، اما بنا نیستند. وزن، ابزار است همچنین کلمات، سبک، مکتب، شکل، طرز کار، فصاحت، بلاغت، و امثال آن، تشبیه

عمده این است که چطور ترکیب می شود و با آن، چه به وجود می آید. شما می بینید در رفقاتان کسانی را که بدک غزل نمی گویند. گاهی در سبک هنایی مضمونی و تشبیهی و مثلی به جا دارند. همه اینها برق ذوق و استعدادی است که باید به کار کامل تر برود و شاعر را بشناساند، نه ابزار کار خودش را. باقی را خودتان خواهید دانست.

تهران خرداد ۱۳۲٤

24

عزيزم!

به همسایه از قول من می گویید: به عکس، من سعی می کنم به شعر فارسی وزن و قافیه بدهم. شعر بی وزن و قافیه، شعر قدیمی هاست. ظاهرن برخلاف این به نظر می آید اما به نظر من شعر در یک مصراع یا یک بیت ناقص است – از حیث وزن – زیرا یک مصراع یا یک بیت نمی تواند وزن طبیعی کلام را تولید کند. وزن، که طنین و آهنگ یک مطلب معین است – در بین مطالب یک موضوع – فقط به توسط آرمونی به دست می آید؛ این است که باید مصراعها و ابیات دسته جعمی و به طور مشترک، وزن را تولید کنند. من واضع این آرمونی هستم. شما تکمیل کننده آن سر و صورت آن باشید. من فقط اساس را می دهم و بیش از این شاید از من کسی طلبی نداشته باشد.

این فکر را از منطق مادی گرفته ام و اصل علمی است که هیچ چیز نتیجه خودش نیست، بلکه نتیجه خودش با دیگران است. بعد فکر من در این خصوص کرد کرد – درست چهار سال بعد از آن شعرها در مجله موسیقی. ترتیب آن را اگر عمری باشد در مقدمه مفصل خواهم نوشت. من خودم هنوز امتحان می کنم.

این وزن را که مقصود من است، قافیه تنظیم میدهد؛ جملات موزیکی را سوا میکند، رییس ارکستر است.

اساس این وزن را ذوق ما حس می کند که هر مصراع چقدر باید بلند یا کوتاه باشد، پس از آن هر چندتا مصراع چطور هم آهنگی پیدا کنند.

عزيز من!

نهایت معضل من و کمال من در این است؛ اگر برسم یا نرسم. هر مصراع مدیون مصراع پیش و دایِن مصراع بعد است.

عجالتن به همین اکتفا کنید: این را نوشتم مخصوصن که یادداشت باشد.

1778

٤٣

## عزيز من !

به شما گفتم: اوزان شعری قدیم ما اوزان سنگ شدهاند. و باز برای شما گفتم برای این است که همسایه می گوید یک مصراع یا یک بیت نمی تواند وزن را ایجاد کند. وزن مطلوب، که من می خواهم، بطور مشترک از اتحاد چند مصراع و چند بیت پیدا می شود.

بنابراین، وزن نتیجه روابط است که برحسب ذوق تکوین گرفتهاند. وزن، جامد و مجرد نیست و نمی تواند باشد. وزنی که من به آن معتقدم جدا از موزیک و پیوسته با آن جدا از عروض و پیوسته به آن فرم اجباری است که طبیعت مکالمه ایجاد می کند. به شما گفتم در خصوص وزن، شعر فارسی سه دوره را ممتاز می دارد:

دوره انتظام موزیکی دوره انتظام عروضی (که متکی به دوره اولی است) و دوره انتظام طبیعی، که همسایه معقول پیشقدمیست در آن.

منظور، همسایه میخواهد وزنِ شعر را از موزیک جدا کند. می گوید – و در مقدمه مفصل خود ثابت می کند – که موزیک ما سوبژکتیو است و اوزان شعری ما که بالتبع آن سوبژکتیو شدهاند به کار وصفهای ابژکتیو، که امروز در ادبیات هست، نمی خورد. در عین حال اوزان قدیم، مثل اشعار قدیم، زیبایی نوع خود را دارند. همسایه می گوید هم من معطوف بر این است که زیبایی مطلوب را به اوزان شعری بدهم. قبل از شروع به وزن عوض کردن، طرز کار و بعد از آن وزن پیدا کردن است. این کار را او در اوزان عروضی و بعد در اوزان هجایی در نظر دارد.

اما اینکه پرسیدید کدام وزن جامد است؟ اصطلاح خود اوست. وزنهایی که نمی توانند طولانی بشوند، جامدند و غیرمستعد؛ به عکس وزنهای دیگر مستعد و متحرک. گمان می کنم خیلی حرفها را باز برای دفعه دوم برای شما گفتم.

فقط قافیه - باید بدانید که - بعد از وزن در شعر پیدا شده. قافیه قدیم مثل وزن قدیم است. قافیه باید زنگ آخر مطالب باشد. به عبارت آخری، طنین مطلب را مسجل کند. این است که می گوید شعرهای ما قافیه ندارند. این بود آن حرف آخر...

خر دادماه ۱۳۲۵

٤٤

## عزيز من !

رنج و اندوه من زیاد است. من روزبهروز فرسوده تر می شوم. گمان نکنم فرصت برای نوشتن آن حرفها پیدا شود. این است که باز اشارهای می کنم:

قافیه مال مطلب است. زنگ مطلب است. مطلب که جدا شد، قافیه جداست. در دو مطلب اگر دو کلمه قافیه شد، یقین می دانم مثل من زشت خواهی دانست. قدما این را قافیه می دانسته اند ولی قبول این مطلب بی ذوقی است برای ما که با طبیعت کلام دست بهم می دهیم. هر جاکه مطلبی ست در پایان آن، قافیه است. لازم نیست قافیه در حرف روی متفق باشد، دو کلمه از حیث وزن و حروف متفاوت گاهی اثر قافیه را به هم می دهند. فراموش نکنید وقتی که مطالب تکه تکه و در جملات کوتاه کوتاه است، اشعار شما حتمن باید قافیه نداشته باشد. همین نداشتن، عین داشتن است و در گوش من لذت بیشتری می دهد.

حال میبینید که قواعدی را چطور در صفحه کوچکی جا میدهد؟

همسایه استادکار حرفهای عجیبیست.

تیرماه ۱۳۲۵

20

## عزيزم!

کم جراتی همسایه در آزاد ساختن شعر، علتش اینست که زیاد خود-دوست است. آدم که اینطور شد، هدف نزدیک می خواهد که زود برسد و سری در میان سرها بالا ببرد! این است که پابه پای مردم می آید. اما اینکه می گویند شعرهای من قافیه ندارند...

من جمیل زهاوی نشدهام. شعر بی قافیه، آدم بی استخوان است. قافیه این است که من به شعر می دهم و به نظر می آید که قافیه ندارد، نه اینکه قدما در آوردهاند. کار قدما کاری ست بچگانه، بسیار آسان است. عزیز من، قافیه بندی آنطور که من می دانم و زنگ مطلب آن را اسم می گذارم، بسیار بسیار مشکل است و بسیار بسیار لطیف و ذوق می خواهد.

ممکن است کمی سرسری رفتن، همه را بهم بزند. وقتی که دو مصرع آخرشان یکی نیست، به نسبت با مصراعهای بعد، عین قافیه است. قافیه از این بهتر نمی شود. اگر عمری باشد و مقدمه ام را نوشتم، همه این حرفها به جای خود معلوم خواهد شد.

<sup>۵</sup> جمیل (صدقی) زهاوی (۱۸۶۳–۱۹۳۶)– شاعر و فیلسوف عراقیست. نسب او کرد، به شهر زهاو (یا ذهاب) میرسد. پدرش از مفتیهای عراق بوده که شعر به فارسی دارد. جمیل در بغداد زاده شد، ابتدا در عراق بعدتر در استانبول عثمانی تحصیل کرد. در دارالفنون استانبول فلسفه اسلامی درس داد، در دانشکده هنر، ادبیات. به عراق بازگشت در دانشگاه بغداد مدرس حقوق شد. سوسیالیست بود و برای حق تحصیل و حقوق زنان تلاش بسیار کرد و پس از استقلال عراق، دو بار به نمایندگی پارلمان انتخاب شد. در

روزنامههای عربی، در مصر و لبنان نیز مینوشت و از پیشروان شعر مدرن عربی شناخته شد. او علاوه بر عربی و کردی، ترکی و فارسی هم میدانست و رباعیات خیام را ترجمه

و منتشر کرد. در سال ۱۹۳۴ در کنگره بزرگداشت هزاره شاهنامه فردوسی در ایران حاضر گردید.

زهاوی همنسل شاعران انقلابی و مشروطهخواهی چون ایرج میرزا، عارف قزوینی، ابوالقاسم لاهوتی و فرخی یزدی بود و در ابتدا شعرهای او در غالب وزن و عروض کلاسیک عربی نوشته شده. اما شعر "آزاد" هم سرود، از روش کلاسیک (وزن و قافیه) به رسم نگاه انتقادی و مدرنش، رمید و مضامین اجتماعی را جای تغزل و گونههای قدیم دیگر نشاند. آنچه نیما به آن اشاره دارد ظاهرن این است که چون زهاوی، به عکس نیما، به موسیقی [طبیعی] کلام، آنطور که نظر نیما بوده اعتنا نداشته، کار آن دو اگرچه شباهت دارد اما همان نیست (به نظر میرسد آنچه نیما از "ساختمان" توقع می کرد با روش و توجه زهاوی تفاوت دارد). شعر بلند "انقلاب در جهنم (الثورهٔ فی الجهنم)" از اشعار خواندنی زهاوی ست به طرز تازهاش.

٤٦

# همسایه!

از قالب پرسیدی؟ برای تو روزی خواهم گفت. در نظر دوست تو، قافیه یک موزیک جداگانه از وزن، برای مطلب است. شعر بیقافیه، خانه بیسقف و در است. همسایه تو برای این، معنی و تعریفی جز این در قوه تفکر نخواهد داشت.

من خیال میکنم هر دو دسته به خطا میروند: هم آنها که شعر را هجایی میسازند و هم عدهای که شعر را بیقافیه میسازند.

درحالی که هیچ کدام از این دو دسته دلیلی ندارند جز اینکه می خواهند به پای شاهباز توانایی که دوست تو باشد پریده بعد از سالها که او پرواز کرده و پهناور این هوا را پریده است، کاری تازه کرده باشند.

ولی برای چه کار تازه؟ اگر جوابی برای این سوال جز این نداشته باشید که بگویید ذوق سالم من این را پسندیده است یا این زیباتر می کند و آزادتر می کند هنر را، یقین بدانید خیلی کورکورانه رفته اید.

من در کوهستان، چندیست بی نهایت و حشی شده ام. فکرم در این خصوص کار نمی کند. همینقدر می گویم: کسانی که خیال می کنند شعر آنها بی قافیه باشد گروهی کهنه پسند را در مقابل می بینند و یک حس لجوجانه، بیش از حس دیگر، آنها را برانگیخته است. بعکس کسانی هم که به قافیه می چسبند و می خواهند حتمن شعر آنها قافیه دار باشد، یک کم جراتی و و حشت گریبانگیر آنهاست و می خواهند خواننده کهنه پرستی را که در برابر خود می بینند از شعر خود راضی بدارند، به این جهت همان عادت را پیروی می کنند.

ولی هیچیک از این دو نیست. اساس کار سهل کردن طرز کار و به همان اندازه زیبا ساختن فرم است به واسطه حالت طبیعی که به فرم داده می شود و حفظ آن حالت که تقاضا می کند شعر به وضع طبیعی دکلامه (بیان) شود و به هم پای آن، به عبارت آخری به تبعیت آن، قافیه هم روان و طبیعی باشد. چون این مقدمه است برای آنچه روزی به شما معلوم خواهد داشت، عجالتن بیش از این نمی نویسم.

نه آنقدر خودسر و بدون دلیل باشید و نه اینقدر ترسو و مطیع عادتهای پوسیده. قافیه ساختن، خیلی مشکل است اگر ذوق شما یاری نکند، زیرا ساختمان قافیه از شکل حروف بیرون رفته اساس آن استوار می شود به روی ذوقی سالم که طنین و آرمونی مطلب را می شناسد و می داند با کدام کلمات هموزن و هم مخرج جفت کند و با کدام کلمه که مخرج و وزن علیحده دارد، شعر خود را تمام کند. قافیه سازی دوست شما ازین راه دقیق است. چیزی بر این گفتهام نمی افزایم، فقط می گویم آزاد باشید. آزاد ساختن، قبل از زیبا ساختن. فعلن هیچ قافیه نسازید اگر کهنه کار در شعر نشده اید ذوق شما اجازه نمی دهد، مقید به قافیه نباشید، این زیبایی را، روزی که درک کردید، به شعر خود بیفزایید.

یوش؛ ۱۳ مهر ۱۳۲۳

٤٧

اگر قافیه نباشد چه خواهد بود؟ حباب توخالی. شعر بیقافیه، مثل آدم بیاستخوان است و وزن بی ضرب، مثل شعرهای قدیم.

تعجب نکنید و البته نگویید شعرهای قدیم است که قافیه دار است. قافیه آن نیست که هر بچه بتواند به آسانی بیاورد و نه چیزی ست که بر حسب عادت به قرینه آن را بخوانیم. در این خصوص من معقول فکر نمی کنم بلکه برایم محسوس است. گویا برای شما نوشته ام و دیگر لازم نیست بنویسم. هنر شاعر در قافیه سازی ست. قافیه زنگ مطلب است و مال یک مطلب.

قافیه، باید مطلب و جملات را تمام کند. مطلب پیش را با مطلب بعد همقافیه نکنید. بسیار زشت است. در این صورت شما معنی قافیه را ندانسته اید و بدتر از قدما بوده اید. اخیرن در روزگار نو جوانی تازه کار این کار را کرده، مثل سایرین، جوان که هستند خیال می کنند قافیه عبارت از این است که جفت جفت بسازد یا تک تک یا کدام و چند فاصله با کدام.

سعى كنيد كه قافيه ها دريك مطلب، انفصال بعيد با هم پيدا بكنند.

به حسب ذوق و پس از کار زیاد خودتان می توانید پیدا کنید کجا خواننده منتظر قافیه است. هر که این انتظار را شناخت قافیه را شناخته است. می بینید که قافیه آوردن چه کار مشکل و محتاج به ذوقی ست. شعرهای مرا در مجله موسیقی دلیل قرار ندهید. به شعرهای اخیر من، که نسخه خطی آن در پیش شماست، رجوع کنید. قافیه اطمینان بخش آنها خواهد بود و به شما خواهد گفت چه جور است.

خرداد ۱۳۲٤

٤٨

#### عزيز من!

شاعر غنی می شود و از دست تنگی بیرون می آید با داشتن مصالح کار. غیر از مصالح معنوی – که خلقت شده دماغ اوست در آن زندگانی که او راست – مصالح لفظی دست و بال او را باز می کند. این حرف را قبول بکنید. فقط باید این مصالح را از زبان آرگو گرفت، چه بسیار کلمات که در آن پیدا می کنید اما به کار سبک فاخر، که مال کار عالی شاعر است، و سبک متوسط، که کار عادی اوست، نمی خورد؛ بلکه مصالحی ست که فقط در سبکی نازل برای تهیه اشعار به فهم پایین دست ها به کار می رود (تئاتر به خصوص و در نثر بیشتر). در این صورت باید در بین هزاران کلمات آرکائیک، که کهنه شده اند، کلمات ملایم و مانوس به سبک خود را به دست بیاورید. این است که به شما توصیه می کنم از مطالعه دقیق در اشعار قدما غفلت نداشته باشید:

در اشعار بجویید و یک فرهنگ دم دستی برای خودتان تهیه کنید. موضوع را که در نظر دارید به آن مراجعه کنید و مصالح تازه را برای کار خودتان بردارید. مکرر که این کار را اینطور انجام دادید کمکم کلمات از بین رفته ذهن شما شده، یک وقت میبینید چه قوتی یافته اید برای نوشتن اشعار؛ زیرا مصالح از همه جور فراهم داشته اید.

اما یک چیز دیگر هست، باید معنیهای شما خودشان در جستجوی قالب خود بر بیایند. شاعری که فکر تازه دارد، تلفیقات تازه هم دارد. در حافظ و نظامی و بعد در سبک هندی این توانگری را به خوبی میبینید. پس از این کار، سمبولیسم اشعار شما تقاضای کلمات دیگر می کند، مثلن استعمال صفت به جای اسم، باز به ثروت شما از حیث مصالح افزوده است. جستجو در کلمات دهاتیها، اسم چیزها (درختها، گیاهها، حیوانها) هر کدام نعمتی ست. نترسید از استعمال آنها. خیال نکنید قواعد مسلم زبان در زبان رسمی پایتخت است. زور استعمال، این قواعد را بوجود آورده است. مثلن به جای "سر خورد"، "سر گرفت" و به جای "چیزی را از جا برداشت"، "چیزی را از جا گرفت" را با کمال اطمینان استعمال کنید. یک توانگری بیشتر آنوقت برای شما پیدا می شود که خودتان تسلط پیدا کرده کلمات را برای دفعه اول برای مفهوم خود استعمال می کنید. اما این پس از طی همه مراحل است. اول باید همانطور که گفتم، در آرگو و آرکاییک، مشغول تفحص باشید. هر قدر این تفحص باشد کم است. وقت و بی وقت نصیحت مرا فراموش نکنید.

دیماه ۱۳۲۶

٤٩

#### عزيز من!

کسی که شعر می گوید به کلمات خدمت می کند، زیرا کلمات اند که مصالح کار او هستند. در این صورت مصالح خود را از جنس محکم و بادوام و به کار خود انتخاب می کند.

همین که کلمه معنی را رساند؛ آن کلمه، خاص آن معنی است و بین آنها ازدواجی در عالم کلمات پیدا می شود. شاعر باید این را بفهمد. بین آن وسیله الفت باشد نه منافقت. از روی خرد، سلیقه شخص خود را به کار بیاندازد و به واسطه معنی به طرف کلمه برود.

پس معنی شرط اصلی است. باید برای بدست آوردن آن به هر سو رفت: در کلمات عوام، در کلمات خواص و در کلماتی که اساس تولید و تحلیل و ترکیب آن در پیش خود شاعر است و آن معنیهای تازه و مختلف هستند.

زبان عوام، آنقدر غنی نیست و اگر شاعر فقط در آنها تفحص کند، سبک را به درجه نازل پایین برده بالتبع معانی را از جنس نازل گرفته است، هرچند که هنری هم در آن به کار رفته باشد. زبان عوام در حدود فهم و احساسات خود عوام است. اگر گاهی کلمهای با موشکافی، معنی را برساند و نظیر آن را در زبان خواص پیدا نکنیم، نباید فریب خورد. در عوض هزاران موشکافی و دقت و فهم عالی در عالم خواص کلماتی خلق کردهاند که در عالم کلمات عوام و اوباش نیست.

زبان خواص هم، در عین حال، محدود است به زمان و با زمان جلو میرود. آنچه را که هنوز نیافتهاند برای آن کلمهای نیست.

اما زمانی هم هست که خود شاعر باید سررشته کلمات را به دست بگیرد، آن را کش بدهد، تحلیل و ترکیب تازه کند. شعرایی که شخصیت فکری داشته اند، شخصیت در انتخاب کلمات را هم داشته اند. در اشعار حافظ و نظامی دقت کنید. این دو نفر به خصوص از آن اشخاص هستند.

زبان برای شاعر، همیشه ناقص است و کوتاهی دارد و فقیر است. غنای زبان، رسایی و کمال آن به دست شاعر است و باید آن را بسازد، همانطور که همه چیز را می سازد.

اما زبان شعر، خودش آرگوی خاصی است. کسی که میگوید نه، و اکتفا میکند به آنچه از قدیم بوده است کسی ست که فکر او از عالم خود تجاوز نکرده است. کسی که به زبان اراذل و اوباش می چسبد و با اصرار تمام فقط سعی دارد که ساده و عوام پسند کلمات را مرتب کند مثل اینکه افسون فریبی او را سر اندر پا انداخته است، به عالم فکر عوام نزول کرده است.

اما وظیفه شاعر، بالاتر از این است و او عالم خاص خود را دارد. وقتی که شاعر از هر کجا بهرهای می برد مال عالم انسانیت است و وقتی که با کلمات، تلفیقات تازه می کند معانی خود را دارد و این را که دری از آن عالم مصفای معنوی به طرف این دنیای پر از کثافت و نزول زندگی، باز کند.

اشعار حافظ و نظامی، نسبت به زمان خود این معنی را میرسانند. اشعار دیگران هم همپایی با عموم است. اشعار این دو شاعر تجاوز از عموم است به واسطه فکر و بالتبع به واسطه کلمات. اگر گفته شود: شعرهایی هستند که در سبک فاخر آنها شکوه معانی بلندی دیده می شود، ولی کلمات تازه و تلفیقات تازه ندارند؛ دلیل بر این نیست که کلمات و تلفیقات تازه برای معانی تازه نبوده اند.

در اشعار خارجی، مالارمه یکی از آنهاست. برای تبیین معنی جدید و تلفیق صرفی و نحوی به هم خورده است. در واقع صرف و نحو را زبان تکمیل می کند و شاعر استاد زبان است، پیش از همه چیز و بعد از همه چیز. این شان و مقام را طبیعت به او داده است. کلمات مردم، با مردم ساخته می شود و برای نشان دادن طبیعت و جود، شاعر باید کلمات خود را داشته باشد و آنچه را که نمی یابد، انتخاب کند از میان آنچه مانوس است یا نیست.

٥٠

## عزيز من!

از کلمات عوام، آرگو، پرسیدید؟ پیش از این گویا نوشتهام. این کار، جا دارد عزیز من. من خلاصه می کنم: اگر وقایع داستان شما در صحنه زندگانی طبقه متوسط می گذرد، حتمن باید محاورات عوام در کار باشد. اما در شعر، هنگامی که موضوع شعر شما به حد نازل پایین آمده و برای عوام نوشته اید، می شود... زیرا شعر هم به حسب موضوع، پست یا بلند، سبک کلماتش عوض می شود. اگر در موضوع های بسیار جدی و خواص پسند، عامیانه بنویسید، بسیار لوس است.

با کلمات عوام، شما خودتان را در این موقع جزو عوام قرار داده اید، زیرا از درک این نکته غافل بوده اید. بیش از این نمی دانم و در خصوص شعر خودم من کمتر به این کار محتاج شده ام.

٥١

# همفكر عزيزم!

از کلمات بازاری نوشته بودید. پیش از اینها برای شما شرح مفصل راجع به این موضوع نوشته بودم. گمان نمی برم چیزی ناگفته مانده باشد جز اینکه در کجا باید آنها را به کار برد. اگر به نامه پیش نگاه کنید تقریبن این را می یابید. ژانرها را نمی شود با این هوس خراب کرد و ساختمانهای کلاسیک باید به همان زیبایی خود باشند. ساختمانهای کلاسیک ابدن تاب این دستکاری را ندارند و در واقع مثل شیشه نازک می شکنند.

پس ما باید در طرز کار خود که با فرم و بیان و شیوهای خاص شروع می شود، برای هر چیز نکاتی را در نظر بگیریم. هنر این است که چگونه زیبا و خوش آیند به کار ببریم، نه اینکه تنها به کار بریم. برای این کار هنگامی که شعر را برای عوام و خواص طبقه بندی می کنیم درمی یابیم کدام کلمات به کار شعرهای وزین تر می خورند و کدام به کار شعرهایی که از حیث معنی عالی و شاعرانه، چندان وزنی ندارند.

در تئاتر، در نوول، در شعر، در هر کدام و هیچ کدام، کلمات بازاری نشست میکنند و زیبا و جاگیر می شوند و بعکس. عمده این است که برای کدام طبقه و با کدام زبان نوشته شده است. کلمات خیلی بازاری و آرگوئیک برای شیوه بازاری و آرگوئیک است.

با زبان هرکس که حرف می زنید کلمات خاص زبان او را به آسانی استعمال کنید. هیچ وحشت نداشته باشید از "وول زدن" یا "لولو"، اولی مثلن برای شعر به زبان عامیانه و دومی برای شعر و تئاتر برای بچه ها کاملن مناسب و به جا هستند.

یقینن این کار زحمت و هنر استادانه را کم میکند، یعنی لازم نیست اینقدر استاد باشید که چگونه به کار برید. کلمه، خودش در جای خودش افتاده مکانت خاص خود را به دست آورده است. من راه را پیش پای شما می گذارم که چگونه زبان، زیبا و خوش آیند می شود. راه خوب به کار بردن همین است و زیاد بر این نمی نویسم.

07

عزيز من!

می گویی کلمات شعر خود را پیدا کردهام، معلوم می شود که در عوض فکر خود را گم کردهای. من نمی فهمم بدون «فکر» چگونه آن را خواهی یافت؟

سابقن برای شما نوشته بودم هرکس به اندازه «فکر» خود «کلمه» دارد و در پی کلمه می گردد.

«فکر» میزاید، اما «کلمه» زاییده نمی شود مگر با فکر. شعرایی که فکری ندارند، تلفیقات تازه هم ندارند. اما آنهایی که نظامی و حافظاند بر عکس. خیام هم مجبور شده است نسبت به خود کنایاتی یافته کوزه و کوزه گر بسازد، ولی این خیلی ساده است.

۱۸ خرداد ۱۳۲۳

٥٣

عزيز من!

چرا همسایه شما جرات شکستن زنجیر را نمی کند؟ برای اینکه هدف او در این است. این زنجیر را مردم دوست دارند.

شما که هدف دور دارید با او خودتان را نسنجید. از این سنجش هیچچیز به دست نمی آید.

فقط یک چیز هست، کسی که قدیم را خوب بفهمد، جدید را حتمن می فهمد یا متمایل است که بفهمد. اگر اشعار من یا شما را همسایه دوست ندارد برای این است که اساسن فهم شعری ندارد. چه بسا که همین فهم ضایع و فاسد، هدف نزدیک را به اشخاص می دهد. اما شما می خواهید چه کنید، بدهید یا ندهید؟ و باز می گویم چه فایده از این سنجش، مگر به شما گفتهاند چند قرن عمر یا حساب کرده اید؟ آنچه وقت حتمن صرف فهماندن مردم می شود، در مصرف خود کم بوده است.

خرداد ۱۳۲٤

٥٤

#### همسایه عزیز!

به شما گفته بودم شاعری هم عالمیست از صفا. شعر جز نیروی دماغی بیشتر نیست. شعر به کار میرود برای نیرو دادن به معنایی که داریم. جدا از امر علم و اخلاق، به طور ساده شعر با عالم زندگی مربوط می شود. این است که شاعر را آنطور که زندگی او را ساخته است باید در نظر گرفت. آدمی دردکش و شوریده. یک چنین کسی خلوت می طلبد. باید بطلبید و باید ریاضت بکشید و بعدها ریاضتی هم نیست. می بینید فنای در صنعت خود هستید (یعنی به جز صنعت خودتان چیزی نمی بینید و نمی خواهید). بدون این دانستن، هر چیز برای شما بی فایده است. وقتی که این شدید باید به درجهای برسید که ندانید به این مرحله رسیدهاید. یعنی فنا در فنا. آن وقت است که شاهد مقصود را می بینید که چطور کشف حجاب می کند، همه حجابها از بین رفته جهان، و دانشهای آن را، که وقتی مییافتید و خوشحال می شدید، اکنون می بینید و می فهمید. آدمها نه شکل ظاهرند که تاریخ طبیعی وصف می کند، نه آنکه می گویند روحیهای دارند؛ خیلی عمیق تر از این. چنان آنها را می بینید که خود به خود گاه باشد لبخند بیاورید، زیرا آنکه هستند نشان نمی دهند. همچنین طبیعت و همه هستی. ناگهان شما همه چیز را تسخیر شده و مانند موم در دست خود می یابید. عالم خارجی تصویری ست که در مغز خود شماست (نه به معنای تصور که مي گويند)، به أن معنا كه شما مي ترسيد اگر سر تكان بدهيد همه از هم بريزد. مثل اينكه وزن أن را حس میکنید شبیه به جغجغه که بچهها آن را تکان میدهند و میبینید آنهایی را چقدر رقتانگیزند که زور میزنند تا شعر بگویند و با وزن دادن به کلمات آنها. در سیمای آنها خرسندی از موفقیت آشکار است. در آنوقت آنها پست و بلند می کنند اشخاص را و سنگ این موازنه دقیق را به سرعت به دست می گیرند، همانطور که بیهوده شعر می گویند *سعدی* را بر ح*افظ* ترجیح میدهند و خود را بر شما و بیهودهای از همه بیهودهتر را بر همه. مثل اینکه شعر مانند افسون شیطانی آنها را فریب داده و از کسب و کار انداخته. جز اینکه نزد اغلب این اشخاص، شعر، ابزار کسب و کارشان واقع شده است. همه اینها را شما در عالم صفا می بینید. با یک بی اعتنایی که الان نمی توانید درک آن را بکنید از همه می گذرید و بعد به حال خودتان رقت می کنید. در تمام اینها شعر شما با شما تکمیل می شود، شما با شعر خودتان. شعر شما مثل آب دهان گرم است که بعد پیله به گرداگرد تن خود او می شود. شما از شعر خودتان هم فایده می برید.

شعر، شما را صاف می کندو آیینه می سازد و به قدری معنی صورت پیدا می کند و صورتها معانی می شوند و هستی به هم می دهند و شما را روشن می کنند که خود را شفاف و روشن می بینید که برای شما مانعی نمی ماند که بگویید "شعر عالمی از صفاست" و بسیار کودکانه است که این را بگویید.

عالم شاعری برای هرکس میسر نیست، ولی شاعرانه شعر ساختن ممکن است و بسیار از شعرای معروف هستند که اینطورند ولی شاعر مال خلوت است و اهل خلوت. اگر روزی این خلوت و این صفا میسر نباشد بدانید که خیلی از مزایای شعری نیز نامیسر شده است.

عزیز من، دلم میخواهد نوبتی برسد و رفیق همسایه شما را زندگی آنطور که دلتان میخواهد ساخته باشد که شما بتوانید به او بگویید «همهچیز را بگذار و به درون خودت پیوسته باش».

دیدن دنیا از این گوشه لذت دارد. در این گوشه است چیزی از معرفت بالاتر، یعنی نظری که اهل نظر آن را می یابند و با معرفت، به کنه آن نمی توان رسید.

چه چیز من می توانم برای شرح و توصیف این بیفزایم جز خاموشی؟

فروردین ۱۳۲۵

٥٥

عزيزم!

از ترجمه های منظوم این دوره حرف می زنید. من مطمئن هستم شخص شما که ذوق و شوق کافی دارید به این کار ناشایسته شبیه به کار دیگران، دست نمی زنید. اما اگر می خواهید من طرحی را در آن خصوص به شما می دهم:

صفات نظم کلاسیک را در نظر بگیرید از حیث کلمات، طرز تلفیق عبارات، طرز بیان و میل مفرط به ایجاز که در آن هست.

زمان ما با آن زبان تفاوت ندارد، عمده چگونگی کار با مصالح است و کلمات، که شاخص زبان است، در این میان واسطه است. باید در این واسطه سنجید پس از آن دورههای متفاوت را تشخیص داد که مثلن در دوره رمانتیکها صفات نظم رمانتیک و مابعد آن چه بوده است.

با این تمهید، مقدمه کافی برای مبحث شما به دست می آید و با آن می توانید نابجایی موضوعهای رمانتیک را که این بچههای خام و دست نه به کار، بی تخصص و مطالعه وارد آن می شوند، ثابت کنید.

من خیلی افسوس میخورم از ترجمه های نظم پوشکین مثلن. هرچه به زبان ما درآمده است فاسد و ناقص و لوس و خنک و زننده است. چون با زبان و کلمات و طرز کار خود ساخته نشده است و موضوع را از اثر انداخته است. برای آدم با ذوق و تجسس کرده، ترجمه آن اشعار با این وضع یک جنایت ادبی ست.

حاصل این است که باید هر معنی را به لباس خود داد. وقتی که معنی عوض شد، کلمه، طرز عبارت و فرم و همه چیز عوض می شود. به عبارت آخری طریق مطلوب این است و روزی این سرزمین به آن می رسد.

و باز افسوس مىخورم به اين وضع. البته شما به نكات لازم كار، با همين چند اشاره، ملتفت شدهايد.

مهرماه ۱۳۲۸

٥٦

#### عزيز من !

مي پرسيد آيا شعر من به درد موسيقي مي خورد يا نه؟

خیلی دیر این سوال را کردید زیرا شما چند قطعه تاکنون به سبک من ساخته اید. من این را ملتفت شده بودم، در طرز اشعار شما و خواندن شما، مخصوصن وقتی که در پیش من می نشینید و شعرهای خودتان را برای من می خوانید. خیلی احتیاط کنید از این کار که شعرهاتان را با آهنگ بخوانید. رسم است که شعرا با زمزمه ای پیش خود، شعر می سازند بعد به همپای نوازنده و خواننده آن را می خوانند اما آن شعر نیما یوشیج نیست و نه آن شعری که به سبک او ساخته شده باشد. اگر شعر شما به کار آوازخوان ها خورد بدانید نقصی در شعر شما هست و از راهی که من در پیش دارم، دورید – زیرا تمام کوشش من این است که حالت طبیعی نثر را در شعر ایجاد کنم. در این صورت شعر از انقیاد با موسیقی مقید ما رها می شود. شعر جهانی ست سوا و موسیقی سوا. در یک جا که به هم می رسند می توان برای شعر آهنگ ساخت، اما شعر، آهنگ نیست. همچنین می توان برای آهنگی شعر به وجود آورد، اما شعر، موسیقی نیست.

در نهاد شعر موسیقیای هست که موسیقی طبیعیست. هنگام زمزمه در پیش خودتان، که دارید شعری میسرایید، برداشت هیچ آهنگی نکنید. بارها باید به شما بگویم:

زنهار! زنهار! البته آهنگ شعر شما باید طبیعی و منطبق با دکلاماسیون باشد، طبیعی مثل این حرف که می زنید یا خطابهای را به حال طبیعی می خوانید. شعر شما هستی ای است که با هستی ارتباط قوی دارد. اگر شما به آهنگ موسیقی خودتان زمزمه می کنید و شعر می سازید حتمن بدانید شعر شما از حالت طبیعی به دور رفته و شکل بعضی اشعار کلاسیک را یافته است. البته آنها هم در ژانر خود زیبا هستند، اما ما از زیبایی دیگر صحبت می کنیم. گمان نمی کنم محتاج به حرف زیادی باشید اما می گویم اگر به حال طبیعی زمزمه داشته باشید، حتمن شعر شما طبیعی می شود ...

اساس در این است که شعر شمرده و به حال طبیعی، مثل نثر طنین دار خوانده شود. باقی را خودتان خواهید دانست زیرا از صحبتهای من دریافته اید.

۲۷ اسفند ۱۳۲۲

01

عزيزم!

من عقیده خود را به کسی تحمیل نمی کنم. به عکس اگر کسی قبول نداشته باشد از او نمی پرسم چرا. بلکه می گویم اگر پرتگاهی را می بینی به آن نزدیک نشو. اما دیگران می روند، و عمده رفتن است. کسی که نمی رود، راهی را نمی خواهد و نباید چشم به راه باشد.

از بچگی فکر مرد بزرگی، بزرگتر از آنچه بتوانید به اندیشه بیاورید، راهنمای من بوده است که گفته است:

> هرچه در این پرده نشانت دهند گر نیسندی به از آنت دهند

چیزی که بر من مسلم است، و حتمن فرزندان ما به زودی آن را به خوبی مشاهده میکنند، این است که همه چیز عوض می شود و هیچ حرفی در آن نیست. در این میان فرم و وزن شعری ایران و طرز کار آن عوض خواهد شد.

اگر ما از خیلی کامل ترهای این میدان نباشیم، می توانیم از آنهایی باشیم که به این میدان در آمدهاند و آن بیاورند. بیش از آنکه دیگران داشتهاند و برای تسکین خود دلیل برای زور موهن آن بیاورند. هنرمند عاقل فکر می کند برای چه دست به کار می شوم و برای کدام مقصود راهی را می پذیرم و همچنین به چه دلیل راه خود را عوض می کنم؟ زیرا هنرمند عاقل و واقعی، که این نام سزاوار او باشد، به بطون و نبض هنر خود آشناست. نمی خواهد فقط بسازد، بلکه می کوشد تا زیباتر و بهتر از آن را بسازد. و برای این کار کاوشی را که مکمل هنر اوست ترک نمی کند. آدم خوب، از برخورد با کارهای خوب مردم و آدم بد از کارهای بد مردم، هر دو حسرت می برند. اولی برای خیر و دومی برای کار بد، ولی هر دو برای اینکه چرا فرصت انجام آن را پیشتر نیافتهاند. همچنین هنرمند زبردست و واقعی از برخورد با هنری که ذوق او را عملی ساخته است.

عمده، تشخیص دادن است و آن مربوط به ذوق ماست. اما ذوق فی نفسه این نیست که ذاتی و غیرقابل تبدیل باشد و رابطه خود را با جهان گم کرده باشد. در صورتی که این را نسبتن اصل مسلم بدانیم برای ما راه کامل شدن باز است. این جام را فقط به یک نفر ندادهاند؛ نوشنده لازم است.

برای کسی که سنجش نیست، هیچ چیز نیست؛ اما برای کسی که فکر هست فکر می کند آنچه عادی و متداول و هرکسی شناس است، کیفی است که نتیجه زندگی گذشتگان است، در حالی که آنچه محصول اوست باید بار بدهد تا برای آیندگان باشد. دایره شک و تردید او وسیعتر است به همین نسبت یافتههای او بیشتر و بیشتر میل دارد در آنچه می یابد حقیقتن تفحص کرده و سرسری ندیده باشد و در آنچه به او عرضه می شود، بهرهای برای او باشد.

در حالی که ما اینطور از خود جدا باشیم و به خود در حال بیخودی مثل آدمهای کور و مست نباشیم، می توانیم حق قضاوت در حرفهایی که تازه به گوش ما می خورد داشته باشیم. این رویه تکمیل هنر و هنرمند است، نه مخرب او. گرجی ها مثل خوبی دارند: «کارت را بکن، از مردم نپرس».

من کار خودم را میکنم. اگر اعتراف به گناهی باشد یا راه خوبی است که زمان من به من نشان داده و من موظف به نمودن آن به دیگران هستم و در این میان، کار را کسی میکند که تمام میکند، هر قدر که کار او در نظر دیگران ناتمام باشد... تمامیت نسبی، می تواند فقط محصول تجربه و کار طولانی با نظر به تجربه دیگران باشد.

٥٨

#### دوست من!

می پرسید میدان غزلسرایی تنگ نیست؟ لازمه غزل این است که موضوع عاشقانه خود را گم نکند. میدانی باشد که من یا شما عشق خود را با آن بیان کنیم. البته کسانی هم یافت می شوند که احساسات من و شما را داشته باشند و غزل ازین راه دنیایی می شود، موضوعی که به کار عموم بخورد نه فقط به کار خود گوینده.

اما یک چیز را گوینده غزل می بازد اگر تمام عمرش غزلسرایی بیش نباشد، و آن همه دنیاست و همه طبیعت؛ در صورتی که غزل جزیی از طبیعت است.

حسی که مانند مرضی به وجود آمده، مخصوصن در عشقهای ساده و ابتدایی که هنوز تطور نیافته است و در غزلهای ما، که وصفالحال است، با جوانی میآید و با جوانی میرود. به عکس اگر شما بتوانید از خودتان بیرون بیایید و به دیگران بپردازید میبینید دایره فکر کردن و خیال کردن شما چقدر وسیع شده است. اگر داستانی خلق می کنید یا اگر نمایشنامهای می نویسید عشق شما چاشنی به چقدر حوادث داده است که برای دیگران هم اتفاق افتاده در عین حال برای شما موثر بوده است زیرا شمایید که صاحب حس سرشار هستید. محال است بتوانید راجع به دیگران فکر نکنید. چون راجع به دیگران فکر می کنید، گذشته دیگران هم برای شما اهمیت دارد ولو همه اینها را با حس خود سنجیده باشید – در نظر شما تاریخ قوم شما با اقوام دیگر حتمن وزنی را پیدا می کند و در این صورت محتاج هستید برای نوشتن فلان داستان تاریخی مطالعه کنید زیرا اختیار ندارید هر رنگ و وضعی را که تصور می کنید به آن بدهید. باید همه چیز زمانی را که در آن وقایع داستان شما می گذرد شناخته باشد...

این است که گفتم غزل جزیی از طبیعت است که شما در آنید. غزل، خود شماست و داستانی که میسازید، شما و دیگران...

خودتان بسنجید آیا میدان غزل برای شاعر تنگترین میدانها نیست؟ آیا شاعری که امروز زندگی میکند و وسایل زیادی را می شناسد، می تواند خود را خفه و کور نگاه داشته فقط به چند نمونه غزل اکتفا کند؟ جواب مختصری که می خواستم بدهم این است.

تهران

مهر ۱۳۲۳

٥٩

عزيزم!

می خواهید به او جواب بدهید؟ چرا و برای کدام فکر عالی مرتبه این کار را می کنید و وقت را، که از دست رفت دوباره بازگشت ندارد، اینطور تلف می کنید؟

مع الوصف، اگر خیلی اصرار دارید به او بنویسد:

آقای من،

غزل شما را خواندم. چقدر تذکرهها مملو از غزل و چقدر آب و خاک ما غزلسرایان داشته است که اسمی هم از آنها نیست. علتش این است که طرز کار در ادبیات ما وصف الحالی است، و حال، که شامل احساسات آدمی ست، آحاد معین دارد.

مگر از چند راه می توان رفت؟ هر چیز در ادبیات ما به طور اخص وصف نشده است و وصف هرچیز شامل هرچیز است. در غزل به مراتب بدتر. در این دایره محدود همه چیز به بن بست رسیده و تمام شده است، باید به تکرار پرداخت یا شیرین کاری های خنک به خرج داد و بسیار قانع بود برای یافتن چند مضمون در تمام عمر. شما در این دایره محدود و تنگ خود را مقید و محدود می کنید.

چرا زیر و رو می کنید چیزی را که مربوط به شما نیست؟ چرا قانع می شوید و خودتان را گول می زنید که عمده معنی ست، در هر لباسی که باشد؟ در صورتی که شما منکر تکامل نیستید چرا نمی خواهید در نظر بگیرید اینکه می گویند ادبیات راه تکامل رفته است، این تکامل در تکنیک است؟

قدرت، برای شما که حس و هوش دارید آسان به دست می آید. اگر هدف نزدیک اختیار کرده اید که چند نفر در دور و بر شما شعر شما را مدح کنند، خیلی ستم به احساسات و هوش خودتان کرده اید... باری اگر شما مایه ای دارید و عشق و دردی روح شما را ویران می کند، چرا ویران نمی کنید آنچه را که سد راه شماست تا اینکه بتوانید بهتر بیان عشق و درد خودتان را بکنید؟

امثال این چیزها را چند کلمه هم می توانید در کاغذ بیافزایید، اما اگر قبول نکرد به خودتان دیگر زحمت ندهید. در مزرعه خیلی خوشه ها سقط می شوند و خیلی خوشه ها می گندند و خیلی خوشه ها به دست نمی آیند، زیرا تنها خوشه بودن کافی نیست. شما فقط اشاراتی بکنید. به قول آن مرد بزرگ نخواهید که مکرر شود و بگویید اشارتی کردم و مکرر نمی کنم.

مهر ۱۳۲۳

نشر در Do-Library: http://do-lb.blogspot.com

٦.

# عزيز من!

باز چه سفارشی کنم به شما راجع به طرز کار؟ همان را که شما میبینید، خواننده شما هم باید ببیند. اول فهمی که من در کار خود کردم، این بود.

می بینید که من در افسانه به چیزها اسم دادهام. البته برای این کار مختصات چیزهای خارجی را از نظر دور نداشته باشید. چند کلمه مختصر، که مختصات چیزی را جمع می کند و آن را با چیزهای دیگر ممتاز می سازد، کافی ست. حرف زیاد لازم نیست.

با این کار حالت درونی را هم بهتر می توانید نمایش بدهید، زیرا حالت درونی شما و نتیجه آن چیز دیگر نیست. به رفیق همسایه باز این را گوشزد کنید. بعد خودش روزی خواهد دانست «آه و فغان، آخ مردم، آخ رنج می کشم» او چقدر زیادی بوده است و چرا مردم شعر او را بی جان می دیده اند.

71

## همسایه عزیز من!

آنچه وسعت دارد، پوشیده است. برای نظرهای عادی پیچیده، مبهم و گنگ به نظر می آید؛ اما نظرهای عادی هم اگر ورزش کنند عوض می شوند. شما خودتان را گم نکنید. آن چه دلکش است و از پی آن می گردید در آن وسعت قرار گرفته است.

هنر وصفی جدید از این راه می تواند مزیتهای طرز کارهای کلاسیک را به دست بیاورد. وصف کردن و با آن وسیع ارتباط داشتن، یک وسیله دارد و آن سمبولهای شماست. آنچه عمق دارد با باطن است، باطن شعر شما با خواندن دفعه اول، باید بدست نیاید. سعی کنید در این کار ماهر باشید. آنچه همه فی الحال می فهمند، آن چیزی ست که جمع همه است. در این صورت چه می گوید آنکه عمیق تر می فهمد. آنکه عمیق تر می فهمد زود نیافته است. در این صورت چقدر ابلهانه است که بخواهد زود بفهماند.

سمبولها شعر را عمیق میکنند، دامنه میدهند، اعتبار میدهند، وقار میدهند و خواننده خود را در برابر عظمتی می یابد.

هنگامی که میبیند باید بکاوید تا بیابید این وسیلهای است که برای عوام با تعقید معنوی یا لفظی مشتبه می شود، اما برای من و شما برخلاف این است، تعقید، غیر از عمق است. هر بیت حافظ، عمق دارد در نظر من و شما نسبت به خود، اما عقدهای ست برای عوام. عوام آن را - من باز می گویم، چون سابقن گفتهام بین دانستن و فهمیدن فرق است - فقط ممکن است بتوانند بدانند، اما خواص یک مرتبه بالاتر... سمبول ها را خوب مواظبت کنید. هرقدر آنها طبیعی تر و متناسب تر بوده، عمق شعر شما طبیعی تر و متناسب تر خواهد بود. ولی فقط سمبول کاری نمی کند، باید آن را پرداخته ساخت. باید فرم و طرح و احساسات شما به آن کمک کند. بدون تردید داخل شوید، هرچه هست آن است که در هر جا نیست، یعنی در هر جا نمود نمی کند.

فروردین ۱۳۲۵

77

عزيز من !

در راه فکر میکردم چقدر مختصرتر می توانم به شما جواب بدهم. چون می خواهید آنها را به صورت کتابی چاپ کنید و خرج شما زیاد می شود. پس چرا از هر چیز ساده و پیش پا افتاده می پرسید و چرا تکرار می کنید؟

برای توارد<sup>٦</sup> در علم بدیع داد سخن دادهاند. من فقط اضافه می کنم در این هم زیاد دقت به خرج دادهاید. اگر مرکوبم به رقص نیفتد در همین خانه زین که نشسته م و به طرف دره های سبز و خرم می روم، به شما جواب می دهم.

بسیاری فکرها متعارفی و همه دانی ست. مثلن «هر چیز فانی است»، اگر دو نفر شاعر هر دو این را گفته اند، توارد نشده است. اهل تتبع بی جهت وقتشان را به مصرف این می رسانند که کدام شاعر از کدام شاعر گرفته است.

می گویند هیچ چیز تازه نیست. اما باید دید که هر مطلب تازه است و چون با هنر می آمیزد کدام مرد هنر آن را روشن تر و بهتر بیان کرده است. چشم به معنی توارد نباید داشت. توارد در خصوص مطالبی صدق پیدا می کند که در آن امعان نظری شده و شعرا شکل مخصوصی به آنها دادهاند. مثلن مساله فنا در موضوع کوزههای خیام. کوزههای خیام است. اما در بسیاری چیزهای دیگر، تواردی به معنی صحیح و اصلی در کار نیست. چون شما آن را با معری می خواهید بسنجید، دقت در این امر برای شما لازم است. مسایل متعارفی را کنار بگذارید که با طرز زندگی مردم چسبیده است. طرز معین زندگی، فکری معین دارد و سلیقه و ذوقی معین. باز تکرار می کنم در مطالبی که نظری ست و فکری به خرج رفته، توارد معنی دارد و بس.

<sup>&</sup>lt;sup>۶</sup> توارد – به اصطلاح شعرا، واقع شدن مصراع یا بیت از طبع دو شاعر بی اطلاع یکدیگر (غیاث اللغات). گذشتن مضمون یا تعبیری در خاطر شاعری مثل آنچه در ذهن شاعری دیگر گذرد به غیر اخذ و سرقت (یادداشت بخط مرحوم دهخدا).

<sup>&</sup>lt;sup>۷</sup> معری (ابوالعلاء، ۹۷۳ – ۱۰۵۷ م.) — شاعر سوری متولد معره نعمان به نزدیکی حلب. "لزومیات" دیوان اوست. ابوالعلا نیم قرن پیش از خیام زیسته و مضامین مشابه در شعر او و شعر خیام، در میان پژوهشگران این گمان را پدید آورده که مگر خیام، از جهان بینی و اندیشه معری تاثیر پذیرفته باشد. مرگاندیشی (اشاره نیما به "همه چیز فانی ست" به سبب این مضمون در اشعار معری و خیام است)، پوچ انگاشتن زندگی و شکاکیت در اشعار این هر دو از مضامین اصلی ست که آن گمانه را قوت بخشیده با این حال محقق و متفکر مصری، طه حسین، با ازعان به این تشابه، در نهایت وجه اختلافی اساسی در اندیشه این دو را متذکر می شود که ابوالعلا به خلاف خیام که به دم غنیمت شمردن یادآور است، به آخرت و توشه گرفتن برای آن اصرار دارد. در نهایت این اختلاف در چاره جویی دو زمینه و نگاه متضاد را در پی آورده که خیام را در جای شاعر و متفکر دین گریز می شاد و از معری شاعری دیندار و عاقبتاندیش می سازد.

74

عزيز من !

در تعریف شعر نوشته بودید. خوب بود قبلن چیزهایی را که دیگران نوشتهاند می دیدید و به راه بنبست نمی رفتید، وانگهی این کار شما نیست.

شما هنوز به سبک دوست خودتان دوست دارید کار بکنید و مدعی راه و رسم تازهای نیستید که تئوریسین باشید، وقتی که شدید این کار هم شدنیست زیرا برای پیدا کردن چیز تازه، مجبور به کاوش و تحقیق و معلوم داشتن ماهیتهایی میشوید. مجبورید اساسی تازه را بشناسید تا پایه معینی یافته باشید.

کار کنونی شما عمل است از روی سرمشق و فقط جواب داشتن برای کاری که میکنید. با وصف این من کاغذی را که سابقن برای شما راجع به شعر نوشتهام، و هنوز پیش من مانده است، برای شما می فرستم.

اگر بگویید شعر عبارت از غزل است، یا پیس است یا داستان است و امثال اینها، هر کدام از اینها، این ژانرها که منسوخ بشود شعر هم البته منسوخ باید شده باشد و این دلیل این است که تعریف شما ناقص است. زیرا شعر قبل از همه این ژانرها بوده و هست و خواهد بود و تا انسان هست و زندگی او معنی دارد، شعر هم هست... تعریفی که شما کردهاید، و آنقدر به توسط آن راه دور رفته اید، برای تعریف هر یک از ژانرها مناسب تر است. تعریف شما مانع الجمع ندارد و فارق ماهیتی از ماهیت دیگر نمی شود. یقینن اگر در زمان روی کار آمدن ایلیاد مومر بودید و می گفتید شعر عبارت از سراییدن حماسه است و اگر کمی عقب تر می بودید می گفتید عبارت از غزل است و کمی از این هم عقب تر شعر را حتمن درام نویسی می دانستید. در صورتی که شعر هیچ یک از اینها نیست و هر یک از آنها می تواند شعر باشد، درام نویسی می دانستید. در صورتی که شعر هیچ یک از اینها نیست و هر یک از آنها می تواند شعر باشد، اعم از اینکه کلمات ریتمیک باشند یا نه. فقط کافی ست آن کاغذ را بخوانید. خاطر جمع باشید به آن اندازه که ممکن بود در دوره ما کسی در خصوص شعر فکر کند و بنویسد، دوست شما فکر کرده و نوشته است.

جمعه، مهر ۱۳۲۳

72

## همسایه عزیز من!

می خواهی از من بشنوی که شعر در حد بسیار اعلای خود چه چیز است؟ حسی که بالقوه با انسان بوده، میلیونها سال کشیده و با کار انسان خرده خرده آشکار شده است. مختصری که میبینی در نظر داشته باش که نتیجه خیلی مفصل تر است.

شعر، در درجه اعلای خود مشاهدهای ست که افراد معین و انگشت شمار دارند برای افراد معین و انگشت شمار دیگر. در این صورت، عزیز من، توقع نداشته باشید چیزی را که چنین است همه مردم بفهمند. هرکس به نسبت خود دارای تمیز شعری ست و به اندازه خود می فهمد و یک پله بالاتر را نزدیک شده فقط می داند، به جای اینکه بفهمد. پس هرکس در عالم شعر در یک درجه می فهمد و در یک درجه می داند. چیزی را که می فهمد می گوید: شعر است، به به! چقدر خوب سراییده شده ... چیزی را که نمی داند می گوید: مبهم است، معلوم نیست چه می گوید! این ابهام از جلو چشمی برداشته می شود که همه وجودش شعر است. در طبیعت ساخته شده، پیش از اینکه خودش بداند و با زندگی پرداخته آمده، بدون اینکه بخواهد یا نخواهد. همیشه این را در نظر داشته باشید آن را که شاعر می فهمند اما آن را که شاعر می فهمند، مردم می دانند.

سابقن نوشته بودم فکری که برای مردم عالیست، برای شاعر عادیست. برای شاعر ترکیب نشده، منفرد و جزء است. مثل قطعه یافته که گوته برای زنش گفته است و اخیرن در مجلات دیده اید.

در خلال این احوال شعر عالی بیان کردنی نیست و آن چیزی ست که باز بالقوه هست و بالفعل به همان اندازه که آیین شعرگویی رو به کمال می رود، به وجود می آید. برای فهم این نکته اخیر، یک مراجعه مختصر به شعرهای قرنهای گذشته کافی ست. می بینید چقدر شعرها از روی سادگی و صداقت سروده شده و چقدر خام و ابتدایی ست از هر حیث.

اگر در فاصله بین هزار سال شعرها را به یک اندازه و قدرت بیان شده بدانید، نقصی در کار شعر و شاعری شما هست و بیهوده از من پرسیده اید شعر در درجه اعلا چه چیز است. شعر در درجه اعلا، نهایت میل انسان در این راه است. نسبت به هر دوره، مخصوصن از نظر بیان، هر دوره شعر اعلای بخصوصی دارد و شعر راهی ست برای دوره بعد که می آید.

بیش از این از من توضیح و تفسیری نخواهید که بی فایده است. فقط یک دو سه کلمه دیگر برای شما می نویسم: شعر در درجه اعلا، انسانی هم در درجه اعلا می خواهد.

خرداد ۱۳۲٤

20

# عزيزم!

می خواستید نظر مرا در خصوص قطعه شعری که برای من فرستادهاید بیرسید؟

در این شعر خواسته اید کار تازه بکنید که کار شما، مثل کار پسرخاله <sup>۱</sup>، از کار من متمایز باشد. اما عزیز من! خواندن غیر از آهنگ ادا کردن است. معالوصف همشهریهای ما هر چیز را نمی خوانند مگر با آهنگ.

پیش از خواندن هر شعر آهنگی غلط، که تناسبی با معنی شعر ندارد، در گوش همشهریهاست.

این کار پیوستگی موذی و پر از ضرر شعر و موسیقی را رایج میدارد. حتا در مدرسههای ما درس فیزیک و تاریخ را هم دیدهایم که بچهها با آهنگ به معلم جواب میدهند؛ یک چیز طوطیوار حفظ شده با آهنگی غلط و نابجا ادا مي شود.

در عوض تنزل و بینوایی، خروار خروار طبع موزون به همشهریهای ما داده شده است. همین اساس فراوانی محصولات شعری ماست. این است که همه می گویند ایرانی ها شاعرند و کسی به این کنه این نکته پی نبرده است که ایرانی ها ناظماند.

ایرانیها با موسیقی خودشان بیشتر تعلق خاطر دارند تا با شعر، مگر اینکه شعر چاشنی مختصر برای نظم کلمات باشد یا شعر، همان نظم کلمات معنی بدهد. درواقع ایرانیها ابزار کار شاعر را دوست دارند و آن همان وزن

متاسفانه باید گفت شعر ما با موسیقی جفت است. اساس یک موسیقی وصفالحالی، اساس همهچیز وصفالحالی؛ که من برای اول دفعه در مجله موسیقی به آن اشاره کردهام. مفصل این را، اگر عمری باشد، در مقدمه شعر من خواهید یافت.

این اساس، یک سایه غلط در طبع هرکس دارد. هر کس شعر را با آهنگی میخواند و چون به شعر بی آهنگ من و شما میرسد میخواهد همان کار غلط را بکند و شعر، از حیث وزن، در نظرش مکروه جلوه می کند؛ می گوید: این وزن ندارد. این با ذوق ما جور نیست (مثل اینکه ذوق ما غیر از ذوق آدمیزاد است. زیرا با ذوق آدمیزادهای آن طرف آب خیلی جور است). من نمی خواهم به طور طبیعی و با آهنگ طبیعی حرف زدن، بخوانم.

خیلی ساده است فهم این مساله. ما عادت را اساس یک حقیقت تغییر نیافتنی می شناسیم. بعد با این فریب، خود را خوش می داریم و نمی توانیم ببینیم و بدانیم آنچه را که هست و واقعن هست و حقیقی است زیرا که هستی دارد و با طبیعت انسان سالم دمساز است.

شما موضوع مضمون را تازه گرفتهاید، اما طرز کار همان طرز کار قدیم است!

مهر ۱۳۲۳

<sup>^</sup> پرویز ناتل خانلری را می گوید پسرخاله.

77

## عزيز من!

قطعه دیدار شما را خواندم. به سبک کلاسیک بود. اما چرا با کلمات شل و ول بازاری آن را ضایع می کنید!؟ به شما گفته بودم هر چیز را زمان به وجود می آورد و چیزی را که زمان به وجود آورد، زمان هم در خصوص آن قضاوت می کند.

قسمت اول این حرف به کار قطعه شما میخورد. یقین بدانید ژانرهای کلاسیک ما در طول زمانهای طولانی، کلمات خاص خود را پیدا کردهاند. این است که ژانر تکمیل شده. با کلمات بازاری، کاری که شما کردهاید، این حد کامل را تنزل دادهاید. در این صورت خوب بود سبک انشای خود را بسیار ساده و طبیعی می کردید و دارای آهنگ طبیعی تا بتوانید کلمات بازاری را استعمال کنید. اما موضوع را چون سمبولیک ساخته اید و معنی در الفاظ تودار شده است، این کار فایده نداشت. خاطرتان باشد اول باید ببینید برای کدام صنف می نویسید.

٦٧

عزيزم!

روزگار نو را فرستاده بودید که من لذت بی نهایت ببرم. بازهم با من از این طور شوخی ها داشته باشید و ترک نکنید. قطعه برگ جوان گیلانی ۹ اگر سی سال پیش بود برای من حقیقتن لذت می داد. برای اینکه آن وقت تازه پا به جهان شاعری می گذاشتم. همانطور که این روزها همه پا می گذارند. در این قطعه مثل این است که آدم عادی خواسته است شاعر باشد، همانطور که اکثر شعرای قدیم ما بودند. عشق و ذوق و دید در آن عوض نشده است. احساسات مال جهان شاعر نیست چون در جهان شاعر، چیزها، شکل، رنگ و بو و خاصیت، موضوع و مضمون، هر چیز و همه چیز دیگر است. فکر عادی شاعر در این جهان قطعه گوته برای زنش را فراهم می آورد که عنوانش را فراموش کرده ام ولی مال جهان شاعر است. می بینید به جای زن، گل و به جای ازدواج، باغبانی و به جای زاییدن، غنچه کرده و میوه داده است.

اما در این قطعه که شما خواسته اید مرا به لذت با آن هم آغوش کنید همه چیز دلچسب است، همه چیز حساس و از حیث نتیجه هم ممتاز؛ اما مال جهان شاعر نیست. به این جهت در نظر مردم خیلی زیباست زیرا با رویه شاعری ساخته نشده است.

من خودم هم ازین قبیل شعرها داشتهام و خواهم داشت. برای جوان این را عیب ندانید و اگر مصالح و رنگها هم منظم و قوی کار نشده است باز عیب ندانید. به استعداد و ذوق او که برق میزند نگاه کنید. بله من هم لذت میبرم در صورتی که خود را در ناحیه دید مردم نگاه بدارم. به علاوه لذت میبرم که ادبیات ما بعد از مدتهای مدید پر از استهزا به من، دارد تکانی می خورد.

ولى تكرار مىكنم: با من باز از اينطور شوخى ها داشته باشيد.

خرداد ۱۳۲٤

<sup>۹</sup> به نظر میرسد منظور نیما از جوان گیلانی، گلچین گیلانی (مجدالدین میرفخرایی) است.

نشر در

Do-Library: http://do-lb.blogspot.com

٦٨

قطعه غروب سرد شما را خواندم. در حد یک معرفت عادی، موضوعی نه چندان عمیق بود. فقط شما می توانستید آن را با چشم شاعرانه دیده از حیث تخیل و دید خود بزرگ کنید؛ یا احساساتی را به آن چاشنی بدهید. هیچیک از اینها را نکرده اید، یعنی نخواسته اید بکنید. تنها قافیه و ردیفی ست. خود من هم وقتی شبیه به این قطعه را داشتم، مثلن:

آمد شب و براند تو را از دری که بود بی شرم رفتی و از در دیگر بر آمدی

مردم پسند است ولی شاعر پسند نیست. در دنیای پر از غوغا آیا چه خواهد ماند و نوبتی برای ماندن خواهد داشت؟ اگر شما در قطعه شعر یا غزلی بگویید که یعقوب وار برای یوسف گریه می کنید و نظیر مضمونهای کهنه را با عبارات دیگر به پرده بیاورید، حمالی برای الفاظ مردگان بوده اید. چون دوست شما هستم از من ممنون باشید که به جای به به گفتن می گویم قطعه ی غروب سرد شما مایه دار نیست و تا این مایه، حرف من هم بس است.

79

عزيزم!

این دفعه راجع به معنویات و درونیهای قطعه شعر شما چند کلمه می گویم. از حیث صنعت بسیار خوب آمدهاید، اما از حیث منطق داستان ضعیف است. من به شما بارها این را گفتهام:

دانستن متد، مثل دانستن جدول ضرب است. مثل این است که شما ابزار خوبی برای نجاری به دست دارید و حال آنکه نجار نیستید. این دانستن به عقیده ی من به کار نمی خورد – باید بتوانید آن را به کار ببرید. هوش سرشار و دقت شما نسبت به آنچه شما را احاطه دارد آن وقت شناخته می شود. اما حالا فقط حافظه ی شما به کار رفته است که می دانید بی علت و جامد و مجرد چیزی را در نظر نگیرید و امثال آن. در صورتی که ضعف اشخاص در داستان شما پابرجا و بدون تغییر در ضمن حوادث است. از اول آنها را با این صفات پیش چشم گذاشته اید و تکانی نخورده اید.

بهتر بود که نگویید رحیم بود یا بخشنده بود، بلکه بنای داستان را طوری بگیرید که رحم او را آشکار کند و مجبور به بخشندگی شود. این جریان علاوه بر اینکه منطق محکم به محتویات فکری شما می داد، داستان شما را بسیار طبیعی می ساخت، مثل اینکه از روی مدل زنده برداشته باشید و عینن همان باشد، این عینن اثری ست که شما می طلبید تا در خواننده ی داستان تولید شود.

اگر آن مرد، بعد از آن منظره ی خیالی به رحم و تاثر می افتاد چه ضرر داشت که قبلن رحم و تاثر را با خود سوغات آورده باشد؟

این سوغات برای خواننده هیچ ثمرهای ندارد، زیرا مثل چیزهایی است که با او مربوط نمی شود. اما زمانی که مربوط می شود و پابپای حوادث آمده بود... باقی را خودتان فکر بکنید. البته پیش از انتشار برای شما آسان است این اصلاح، که داستان شما بهتر از آن باشد که هست و هنر شما بیهوده به مصرف نرسیده باشد؛ مثل بازیگری که در بیابان و شب تاریک بیهوده دارد می رقصد...

٧.

در قطعه ی اخیر شما شوق سرایش عجیبی وجود دارد. فکر ما با هم این معنی را می یابد. شما در اشعار حماسی هموگو این حاصل را برداشت کرده اید و معلوم است که مدتها در ذوق شما و با احساسات شما نطفه گرفته تا اینکه به این حد نمو عالی رسیده است. در تمام موقع سراییدن مثل این است که چیزی نه به خود جاری می شود و سراینده به روی بادپایی سوار شده، پهناور و سبک و راحت و چسبان پرواز می کند. شعرش با او و او با شعرش پر می کشند. حقیقتن این لذتی ست که خوانندهی هوشمند و کارآگاه و حساس، مثل خود شما، آن را کم و بیش درک می کند، هنگامی که احساسات او با شما جور باشد. درست نقطه ی مقابل قطعه ی راز شب رفیق همسایه ی شما که خیلی یکنواخت و کسل کننده است. نه شکوه کلمات و مصالح درخور ژانر قدیم را اندوخته و نه لوازم جلوه و طرز کار جدید را داراست. فقط کلمات "آرتش" و امثال آن ورود کرده اند. پس از آن شعر کینه که مثل این است که گوینده در گفتن آن جان کنده و اگر گاهی روانی در جملات دیده می شود دچار تشنج هم هست. فقط مواظبت کرده است که با تشبیهات مکرر جلوه و جلای از دست رفته را به جای لوازم جلوه بخش به دست بیاورد. و حال که با تشبیهات مکرر جلوه و جلای از دست می راند و با پا پیش می کشد و بیا و نیا می گوید.

در این صورت من خیلی متحیرم چرا میخواهند ناقدین شعر، راه مقایسهای بین شعر شما و او به دست بیاورند و چرا؟

به همین قدر اکتفا می کنم.

٧١

# عزيزم!

برای من ایران و غیر ایران وجود ندارد. تاریخ و گذشته ی هر ملتی که درست باشد در نظرم دلکش است. در قلب من یادگارهاییست که مربوط به دیگران می شود ولی شبیه به یادگارهای خود من است. هنگامی که یاد می آورم و در تصور خود می سازم که در فلان گوشه از دنیا زندگانی هایی گذشته، صحبت های شیرینی، انسها و محفلها و شبنشینی هایی؛ همه جای دنیا برای من شیرین می شود. این سرمایه، یعنی این نظر به من وسیله ی بهره مندی از لذت های موجود را می دهد.

از تاریخ فرانسه و روسیه من گوشههایی دارم که وقتی به یاد میآورم، حسرتناک و بیاختیار، آه میکشم. مثل اینکه در آن زمان بودهام. به این جهت بود که به شما گفتم حکایتهای عربی را بسیار دوست دارم. حکایتهای راست الف لیله را بیش از حکایتهای تصوری... و همه چیز تقریبن مثل هم در مغز من ردیف میشوند، برای رنجور ساختن خاطر من.

اما این رنجوری از ناحیه ی حسرت و لذت و شیرینی های زندگانی انسانهای گذشته، انسانهای دردکش و با محنت، سرچشمه می گیرد. خاطرتان می آید چند سال پیش من تاریخی از حبشه به زبان عربی به دست آوردم؟ هرچند مهارتی در نوشتن آن به کار نرفته و تاریخ بنابر قانون صحیح فکری نوشته نشده است، اما حبشه را با من آشنا ساخته است و توانسته است این نوشته ی په چندان با ارزش، برای من ارزشی داشته باشد؛ زیرا مربوط به زندگی می شود.

حقیقتن آیا دوست داشتنی نیست و موجب این دوستی آدمهایی نیستند که در آن هستند ولو هرقدر بد، که ما می گوییم؟ می بینید در جمعیت بدها، جرقهای از خوبی هست و در میان بدها همیشه خوبها وجود دارند. لذت می بخشد روشنی چراغ در کوچههای تاریک و شما که فکر می کنید مثل این است که در خلوتی قرار دارید و چون به آن لذت دست پیدا می کنید روشن می شوید.

به دنبال اینگونه لذتها بکاوید بدون احتیاط و دریغی. در قلب شما محبت چشمههایی را پاک میکند. سرچشمهی همه چیز خود ماییم و با این است که خود ما معنی پیدا میکنیم.

حقیقتن خیلی بی معنی است اگر ما آنقدر خودپسند باشیم که به جز خود را نبینیم. شاعری که فقط غزل می سراید و موضوع عشق او عامیانه و همان عشقی ست که هر بی شعوری دارد، گمان نمی کنم تصویری چنان چنگ به دلزن باشد. هر چند در آن فایده ای هم باشد. این عشق را بسنجید با آثار شاعرانی که عشق شاعرانه پیدا کرده اند و این کیمیا سراپای حرفهای آنها را در همه جا، در موضوعهای غیرعاشقانه هم، تغییر داده است.

من لذت تاریخ را برای این قبلن به گوش کشیدم. مقصود من دانستن گذشته است، نه خواندن تاریخ.

77

عزيز من!

در بین شعرای ما حافظ و ملا، عشق شاعرانه دارند. همان عشق و نظر خاصی که همپای آن است و شاعر را به عرفان می رساند؛ همچنین نظامی. می توانید ما بین شعرای متوسط و گمنام هم پیدا کنید. در سعدی این خاصیت بسیار کم است و به ندرت می توانید در این راه با او برخورد کنید. عشق او، برای شما گفته ام، عشق عادی است. عشقی که همه دارند و به کار مغازله با جنس ماده می خورد. در صورتی که در شاعر به عشقی که تحول پیدا کرده است می رسیم. به عشقی که شهوات را بدل به احساسات کرده است و می تواند به سنگ هم جان بدهد.

این عشق در موضوعهای غیرعاشقانه، در حوادث داستان، در همه جا، می تواند او باشد. این عشق، مهم است و راه به تاخت و تاز دلهایی می دهد که رنج می برند. آن را که می جویند در همه جا هست و در هیچ کجا نیست. من در این خصوص وقتی می خواستم بدون شاخ و برگ چیزی بنویسم ولی آن فرصتها برای من نیست. چون برای شما هم نیست به همین اکتفا می کنم. می خواهم از شهر بیرون رفته او را پیدا کنم. به بیابانهای خلوت و دنج و خاموش نظر بیندازید، باقی حرف مرا با شما خواهند گفت.

فروردین ۱۳۲۵

٧٣

عزيزم!

پرسیده بودید آیا همه شاعرند و این چگونه است که در کشور ما همه شعر میگویند؟ چون دو روز است پریشان و مضطرب هستم مختصر جواب میدهم.

برای شما به یک مثل کوچک اکتفا می کنم. در خانهای که بچه زیاد است و بنا هم کار می کند، ابزار دست بنا به دست بچههاست. در عالم هنر، در هر رشتهی آن، همین را می بینید. این است که در بیشتر خانواده های اشرافی یک پیانو در گوشه ی اتاق معطل است. بیشتر جوان ها و یولن می زنند و آدمیزادی نیست که نخواند. اما نه همه کس پیانیست است و نه همه کس و یولن زن و خواننده را به دست دارند.

در کار اولی این ابزار عبارت از توانایی در تنظیم کلمات است که در زمان ما کاری آسانتر از این نمی شود، مثل اینکه این کار مادرزادی آنهاست. من فقط یک نکته را در این خصوص اضافه می کنم: بچه های خودخواه و سرتق و بسیار چشم دریده ای هستند که ممکن نیست سالهای سال به نادانی و خامی خود پی ببرند.

۸ شهریور ۱۳۲۳

٧٤

## همسایه عزیز من!

خیلی سیاسی شدهای و نمی گویم چرا. ادبیاتی که با سیاست مربوط نبوده در هیچ زمان وجود نداشته و دروغ است. جز اینکه گاهی قصد گویندگان در کار بوده و گاهی نه. در این صورت مفهوم بی طرفی هم بسیار خیالی و بی معنی است.

پس از این مقدمه ی کوچک به سر حرف خودمان می رویم. بعضی از نوشتجات ماکسیم گورکی به خاطرم می آید. می گوید: «ادبیات، افکار روشن تر و قانع کننده تر از آنی را بیان می کند که علم و فلسفه بیان می کنند».

با این عقیده کاملن موافقم. امکانپذیر بودن این فکر نظیر این است که بگوییم آیا ممکن است داروی مناسب مرض، برای مریض مفید باشد یا نه. در هر صورت اگر مریض زنده بودنی باشد، جواب منفی نمی توان به این سوال داد.

ملت ما بیش از همه محتاج به اینگونه ادبیات است، چه نظم باشد چه نثر. یعنی ادبیاتی که زندگی را تجسم بدهد. اما تصور داشتن اینگونه ادبیات، باید ما را داخل اقدام مجدانه کند. این ادبیات، به منزلهی خون است در عروق... در این صورت می آییم به سر فکر خودمان. شاعر کسی نیست که به کلمات وزن و قافیه می دهد؛ مثل اینکه حساب و نظام نامه ای اداره ای را به نظم آورند. این کار جز اتلاف وقت و فشار بی فایده به مغز آوردن چیز دیگر نیست، در صورتی که شاعر باید مطلب عادی را، که علم و فلسفه آنطور موثر بیان نکرده، بیان کند و گاهی از اوقات بهتر به ثبوت برساند. زیرا علم نتیجه ی تجربه و فلسفه نتیجه ی قیاس مع الغیر و استقرا و استدلال است. ریشه ی همه ی اینها هم در زندگی ست و شاعر یا نویسنده، هرکدام در موردی، عمیق تر چشم بینا و با قوه ی زندگی به شمار می روند. زیرا در قضایای آن وارد ترند. اگر این چشم نباشد هیچ نیست، چون عالم و فیلسوف هم نیست، پس بسیار مرد خودخواهی ست.

اگر شاعر نتواند یک مطلب عادی و به گوش همه رسیده را قوی تر از آن اندازه قوت که هست نشان بدارد بدهد، اگر شاعر نتواند معنی را جسم بدهد و خیالی را پیش چشم بگذارد، با داستانهای خود ثابت بدارد یا باطل کند؛ کاری نکرده است. شاعر نیست و همان است که گفتم. اشعار موزون و موافق طبعهای کنونی بالعموم این فقدان قدرت ذوقی و دماغی را بیان می کنند. مثلن می گوید «کارگر باید مزدش را

بخواهد و زندگی کند». خیلی احمقانه است این تکرار به نظر من و احمقانه تر آن وقت که عین عبارت عادی را که همه می دانند از شکل و شباهت طبیعی برگردانده در قالب وزن و قافیه ریخته باشند، آن هم وزن هایی غیرطبیعی، که هوایی عقب تار و ویولن می رود.

شاعر باید این مطلب را زنده کند. کاری کند که دیگران آن را ببینند آنطور که او می بیند و تکان می خورد. همانطور باید تکان بدهد. شاعر باید موضوع را لباس واقعه و صحنه بدهد. آن وزن را که در خود او دارد، در مردم تولید کند.

ادبیات جدید ما به کلی فاقد این است. یعنی برای افکار جدید وسیلهی موثری هنوز به کار نرفته است. احمقها خودشان را گول میزنند و از شدت حماقت است که دقیقهای از خود نمی پرسند آیا این مطلبی را که من موزون ساختهام دیگران نمی توانند؟ نکته این است که بیشتر مردم می توانند و در میان صد نفر اقلن پنجاه نفر این کارهاند. یعنی طبع روانی دارند و همین دلیل بر انحطاط شرم آور ادبیات ماست که همه شاعر و همه نویسندهاند. در صورتی که عده بسیار کمتر باید باشد و هر جای رودخانه نباید ماهی و هر جای کوه نباید معدن داشته باشد. اما بیچارهها در نتیجهی خودخواهی و حماقت، کار و کسب خود را گذشتهاند و به نظم الفاظ مشغولند. زیاد حرف زدم، مرا ببخشید. می توانیم برای هر طبقه مطلب موثر بیان کنیم. نظم کلمات فقط یک روکش است، اصل مطلب حقیقی و مجسم ساختن است؛ یعنی جانی که بدن لازم دارد.

چون این را دانستید می توانید عامل موثر در جمعیت باشید. ادبیات ما محتاج به این طرح است که من به شما داده ام و همیشه درخصوص آن حرف می زنم و می دانید که همسایه همه ی کارهای خود را روی آن گرته تمام می کند.

اسفند ١٣٢٤

٧٥

عزيزم!

چند روز است که هیچ کار نمی کنم. به گردش می روم یا به صحافی کتابهای خود مشغول هستم. حالاست که می فهمم شعرهای من و نوول های من عادی و سرسری نبوده است. بس که تند می نوشتم و در یک روز چند کار مختلف و داخل با هم می کردم در شک افتاده بودم: پس من بیهوده و مزخرف می نویسم؟ اما اینکه حالا گفتم می فهمم این است:

کار، یعنی چه؟ مثل ماشین بودن؟ ماشین هم، ساعت تعطیل دارد و محتاج به مرمت می شود. کار، یعنی توانایی، یعنی حال کار داشتن. چه بسا با شروع، به وجود می آید. یا بنابر عادت که من دارم.

چند سطر خواندن، حال خواندن را در من تحریک میکند. مگر وقتی که حال کار نیست. با حال کار، کار حال دار را انجام میدهید. ارزش خود را خودتان خواهید دانست وقتی که با حال کار میکنید، حتمن ارزشی در کار است.

با طبع خودتان لجاجت نداشته باشید. مانند غلام گوش به فرمان او باشید تا چه وقت شما را صدا میزند. چه بسا در دل شب که ناگهان از خواب میپرید. چه بسا در حین راه رفتن در کوچه. چه بسا در مجالس مهمانی.

شما باید فورن از همه چیز چشم بپوشید و به او بگویید ای فرمانروا حاضرم. یک پاره کاغذ از هرجا به دست بیاورید و یک نوک مداد. کافی ست.

کفایت خود را شناختن و اطاعت کردن، این است کار در کارخانهی آنهایی که کارکشتهاند.

هیچچیز مانند حال بارآور نیست. یک وقتی الهام شاعر در حال است. چه بسا که برای به دست آوردن آن باید خود را در معرکهها و واقعهها بیاندازد. این است که خواندن موثر است. چون عکس معرکهها و واقعههاست درواقع. ولی آن موضوع دیگر است. اصلی ترین حالها آن است که خودش به واسطهی زندگی فراهم بیاید، پیش از آنکه خودتان قصد کنید.

٧٦

عزيزم!

اکنون که گوشه ی دنج تر برای پرداختن به ضمیر خود پیدا کرده ام به خوبی حس می کنم ناهمواری های زندگی محل بیشتری برای اندیشه های ابهام آمیز شما باز می کند، حتا می توانید به چیزهای خیلی تصوری – که بالاخره بستگی نهانی و خاصی با زندگی شما دارند – بپردازید. این است که من یکبار دیگر به دنبال همان حرفها رفته، می کوشم تا نکته ی لازمی را که برای زخم های شعر شما به منزله ی مرهم است تا اندازه ای روشن کرده باشم. ولی در خواهید یافت که این کار علت دیگر هم دارد.

قطعهی اخیر شعر شما بعدن مرا با بی مواظبتی غریبی که از شما سرزده است برخورد داد. ناگهان دریافتم که شعر شما خواننده را در حین اینکه در آن غرق شده است، به واخوردگی و پرتی حواس بی ثمری می اندازد. به واسطهی تصویری اضافی که در آن، در چند مورد به خصوص، به وجود آورده اید. در صورتی که موضوع از حیث تشریح به اندازهی قوت خود باقی مانده و چیزی با این رویه بر قوا و تاثیر آن اضافه نکر ده. فقط در چند لحظهی کو تاه خواننده را دور از زمینهی اندیشههای اصلی شما نگه می دارد، بعد با وضع پریشانی به آن بازگشت می کند. حال آنکه هر رنگ و تصویری برای رفع احتیاجی است. چنانکه هر تشبیهی برای قوتیست. این نازککاری هم که در روی کار فراهم میآید برای دلالت و اثر بخشيدن مخصوصي است. متاسفانه ذوق شما شانه خالي كرده، نفس زنان و با التهاب عجيبي پيش رفته نخواستهاید که محل واقعی این کار را به خوبی دریافته باشید. حتا فکر نکردهاید که این کار فقط در سبکی که شما اخیرن نسبت به آن تمایل می ورزید وجود ندارد، بلکه در طرز کارهای دیگر هم به این نکته برمیخورید و آن این است که گوینده به وسیلهی انگیختن و به جا گذاشتن رنگهای معینی، میدان به خوانندهی خود می دهد. ولی این رنگ اساسی که آنقدر با مواظبت به جا گذاشته و به یک جمله معترضه شباهت دارد، برای برانگیختن حس کنجکاوی خواننده و برای این است که خواننده را با رنگ و تصویری اضافی و در نقطهی معین میخکوب کرده، رخنه برای نشست دادن اندیشههای خود در دماغ او باز کند. چون این است این کار بار دیگر شما را با نکات اساسی و مربوط به پایه گذاری های ساختمان شعر شما برخورد می دهد. اگر برداشتهای قبلی شما مقصود اصلی شما را متمایز نساخته و دلالتهای شما ضعیف بوده و سمبولها بیجا و بی مناسبت باشند؛ این کار به عکس نتیجه می بخشد. حالت ابهام و پیچیدگی سبک کار شما را، در موردی که مجبور به اجرای آن سبک بودهاید، زیادتر کرده مثل این خواهند بود که شما اسبی را که می تازد، بدون قدرت براینکه پیوستگی زمانی و مکانی آن را تشخیص داده و لوازم جلوه ی مادی آن را بدست آورده باشید، یالهای پریشان او را به پنجه سرد مردگان تشبیه کنید. یا کوهی را نمودار نساخته سنگی را در آن بغلتانید و در ضمن گریززده تشبیه بیاورید که این سنگ شبیه به فلان چیز است...

به نظر من شبیه به هیچچیز و همهچیز، و چیزی که در حکم همهچیز است آن یک چیز را که هنرمند صراحتن به آن قصد کرده است، نیست. در صورتی هنر جلوه مینماید که نمایندهی خود را هضم کرده پس از آن مایه برای جلب انظار مردم پیدا میکند. این استعداد و چگونگی فراهم آمدن آن را شما باید به جا آورده، حتمن در نظر داشته باشید که همسایهی محبوب شما هم در آن قطعه که به دنبال آن رفتهاید چه کرده است. اول نقطههای جلوهبخش به آواز خروس داده پس از آن محل برای این تصویر - که به مانند رگ خشک که در تن مردگان خون بدواند - به دست آورده است. من زیر و بم این کار را مخصوصن در همین قطعه شعر او به چشم شما میکشم و از شما میخواهم که در نظر بگیرید، اول بتوانید خلاق خوبی باشید و بسازید و قدرت ایجاد شما «ناشی از نشانه های زندگی خود شما» باشد و بروز و ظهور با اقتدار و نیرومندی را از خود نشان بدهد، پس از آن آرایشهای دیگر که در حکم پوست به روی مغز و دستکاری به روی ساختمان اصلی است، تابع همان استحکام در پیکربندی اصلی شعر شماست. اگر پیکرهی شعر شما میلغزد و مثل این است که چندان از روی رغبت واقعی و بصیرت و ایمان به آن نظر نداشتهاید - و به این جهت راه نفوذ در دیگران ندارید - هر رنگ و تصویری هم که در ضمن آن فراهم بیاید بیمغز و لغزان است. فرصت به پا بر جا شدن هیچ یک از اندیشههای شعر شما را به خوانندهی شعر شما نمی دهد. درست مثل این است که نقش در روی آب بسته باشید و به مدعیان شعر خود میدان وسیع برای خرد ساختن خودتان میدهید. ولی چرا؟ آیا استاد زبردستی را میشناسید که با بی مواظبتی خود همان اثر عالی را که در هنگام مواظبت دقیق، به خلق آن توفیق می یافته است به و جود بیاورد؟ بعد آیا این راز سربسته برای شما فاش نخواهد شد که چرا گاهی استادان زبردست اثری بسیار نازل و کودکانه به بازار هنر می آورند؟ البته در جواب به من به نکاتی تصدیق خواهید کرد و من راه به دست می آورم که به شما توصیه کنم در کار خودتان مواظبت بیشتری داشته باشید.

www.takbook.com

٧٧

#### عزيز من!

قطعه ی صبح بیدار شما را خواندم. خیلی چیزها از همسایه ی شما در آن بود که به شما گوشزد می کنم: خط مشی او، گرته ی کار او، و به طور وضوح شکل درآمدها و پایان بندی های او که چطور با آسانی یک قطعه شعری را پایان می دهد. در عین حال که طرز اجرای وزن و طرز کار او در ذوق شما گوارا بوده و از پی آن رفته اید، مفرداتی که خاص شعرهای خود او و معلوم است که مال زندگی اوست – و گاهی خود ترکیبهای او به شعر شما سر و صورت داده اند. البته با مصالح حاضر و آماده کار کردن آسان است. راه شما را دیگری هموار کرده، شما می توانید به آسانی بروید. ولی چرا به رفیق همسایه ی خودتان که اخیرن قطعه ی عصیان را ساخت نگاه نمی کنید؟

بگذارید بیشتر به مشکلی برخورد کرده شخصیت شما هم برای نمو خود راهی داشته باشد. برای این منظور فقط کاویدن در خودتان لازم است. همین که دقیق شدید میبینید همیشه مشکلی در هنر هست. آسان آن است که بوده است و میبینید خیلی به تدریج و تأنی و مدارا با طبع باید کار کرد. مثل کسی که در تاریکی جاده می ترسد و به حال ترس جلو می رود. آنچه را که در شما ذخیره ساخته اند به وسیلهی کاوش شما به دست شما می آید، اگر این بها نباشد، آن کالا هم نیست. عادت کنید که خودتان بیابید و با یافته های خودتان انس بگیرید. اساسن اینکه شما از همسایه ی خودتان پیروی می کنید خرسندی ای برای دل او نیست.

خرسندی او فقط در این است که شما به حاشیه نشینها و آن همه وازدهها که شما را بیگانه می بینند گوش نداده و به راه مناسب تر افتاده اید. اما آینده ی هنر شما، که خواب کمال و جمال آن را – به مانند فرمانداری که به تخت نشسته – می بینید مرهون خواستن شماست که تا چه اندازه بخواهید و علاوه بر آن بکاوید و زندگی شما را برای آن تجهیز کرده باشد. هر کس ذخیره ی جداگانه ای ست. آن با اهمیتی که هست خود شمایید. طعن و ملامت کسی را به گوش نگیرید. زودزود و سفارشی ننویسید. شما ماشین نیستید. می خواهید که به شما هنرمند بگویند. برداشت مطلب برای هنرمند کفایت کار را نمی کند و از روی سفارش مزه نمی گیرد اگر خود شما برای آنچه که می خواهید ساخته نشده و مزه ی بی انقطاع کار خودتان نباشید. در هر صورت مطلب از شما قوت و جان و ریشه می خواهد. آن چیزی که زود و به طور وفور به دست می آید در عالم هنر تردیدناک است. آن را با قدرت قلم و توانایی بر تندکاری متشبه نکنید. هر تندکاری، وقتی کندکار بوده است. شما هم صبر داشته باشید. حوصله به خرج بدهید. بیشتر از این وقت خودتان را به کارتان بفروشید. وقت، تریاق است. زشتی ها و زیبایی ها و هر جلوه ای با آن برومند و شناسا می گردد. جوجه کبوتر وقت می گذارد تا روزی پروازی طولانی در پیش بگیرد، خوق و هوش شما هم همین حال را دارند. تکوین شده اند و با وصف این باید برد دوباره و بارها تکوین شدن را به آنها داد. آن توفیقی که برای شما روزی ممکن است باشد، چون از من می پرسید، از این راه است و بس...

٧٨

#### همسایهی عزیز!

از فرستادن شعرهای خودتان برای من خودداری نکنید. در این ناحیهی دوردست هم که دهکورهی کوچکی در میان جنگل بیش نیست، و من از خستگی به آن پناه آوردهام، به یاد شما هستم. من خاصیت خود را از دست نمی دهم.

فکر من در پیرامون آن چیزی است که مانند میراثی از من ممکن است برای دیگران باقی بماند و میل دارم رموز آن را در زندگی خودم برای شما شرح بدهم. اما شما چرا از این ابهام که دید شما را پرعمق و لطیف و باشکوه می گرداند، می پرهیزید؟ این وسوسهی خطرناک که برای هنر به منزلهی سم ریشه براندازی است و مصالح به کار آمده را خام و کمرنگ نگاه می دارد، اگر از سرتاسر اشعار شما پیدا نبود از نامهای که به ضمیمه ی اشعارتان برای من نوشته بدید پیدا بود.

باید نخست ایمان آورد و بعد به کار افتاد. حقیقت سرنوشتی که روزی رقم مسلم می شود، از اینجا آب می خورد. نکته ای که می خواستم مخصوصن راجع به شعر اخیر شما با شما به میان بیاورم این بود و باز می گویم: کدام اشخاص در بین خوانندگان شما هدف واقعی شما هستند؟ اگر بر طبق ذوق و درخواست دسته ای نوشته اید و مایه ی جان بخش شعری اگر در آن سراغ دارید و می توانید آنها را اقناع کنید و به آن نشانه که می خواهند آنها را رسانیده اید؛ دیگر شک و تردیدی درخصوص خوبی و بدی اشعار تان نداشته باشید. مثل کوه محکم در مقابل بادهای هرز قرار بگیرید، بدانید که شما کار خودتان را می کنید و هرکس باید کار خود را کرده باشد. حقیقی تر از این حیث تاثیر واقعی، چیزی نیست. اراده برای هر فرد اراده ای است که حوادث جمعی آن را فراهم آوده است. با در نظر گرفتن هر نکته برای شما که از همه چیز زمان خودتان مزه می چشید چه نگرانی ست، در حالی که شما می دانید به نقطه ی دوردست و دقیقی از هنر پیوسته اید.

همچنین باید بدانید آن چیزی که عمیق است، مبهم است. کنه اشیا جز ابهام چیزی نیست. جولانگاهی که برای هنرمند هست، این وسعت است – درحالی که میخواهد به همه چیز برسد و همه چیز را با قوت آن دریابد – این وسعت، هنرمند واقعی را تشنه تر می دارد. در عروق او در نقطه ی پرعمقی، آن چاشنی تلخ و شیرین زندگی را که او بخود و نابخود به هوای آن می رود می چشاند. در آن یافته های زندگی او را باید دید. لذت های گمشده با ساعات دور و دراز از هجران را حاکی از شبی که در میان شبها بیهوده

و به روز پیوست؛ روزی که در آن روشنی زننده ی آن انتظار شب را میکشید. جان هنر با زندگی است. شما بارها به آثاری برخورده اید که همین ابهام آنها را زیباتر ساخته به آنها قوه ی نفوذ عمیق داده است؛ اگر این حرف را دوباره خوان کنید «انسان نسبت به آثار هنری یا اشعاری بیشتر علاقمندی نشان می دهد که جهاتی از آن مبهم و تاریک و قابل شرح و تاویل های متفاوت باشد».

من تمنایی از شما در این خصوص ندارم و مدعی این نیستم که بدون ابهام هنرمند هیچ کاری از کارهای خود را نباید به پایان برساند. اول باید دانست که شعر هم حرفی از حرفهای ماست. از حیث کم و کیف و چگونگی خود در زمان و مکان معین. ماده ی بی ارتباطی با ماده ی زندگی ما نیست و باید نشانه ای از زندگی ما باشد. به این جهت از حیث موضوع می تواند یک وقت ابهام آمیز جلوه کند. همچنین عقیده دارم که هنر تابع موضوع است اما چون شعر واقعی میوه ی زندگی ماست و ادراک عالی آن منحصر برای دسته ی مخصوصی ست، تصرف غیراهل در آن منطقی بسیار خنک و خیالی و خالی از چیزهایی جور با حساب می خواهد. فقط در این مورد هوشیاری هنرمند – ازین دهکده به شما دستور می دهم – در چه چیز خواهد بود؟

برای هنرمند که میخواهد کارش را از روی مصلحت انجام داده باشد، هوشیاری او در اینجاست که فکر کند و بیابد برای کدام طبقه مینویسد، و واجبتر آن است که برای آن طبقه نوشته باشد، پس از آن هنر را به حد زبان پایین آورده یا به حد اعلا بالا برده است. در هریک از این دو کار اگر فکر خود را درخور هضم ذوق و توانایی بر درک آن طبقه که منظور اوست به میان گذاشت، باید گفت این هنرمند در کار خود چیزی را تعهد نکرده است که فروگذار کرده باشد، مثل قطعهی ز دریا خیزان شما. اگر این قطعه برای کارگرهایی بود که شانههای لختشان از زیر دیوار شما رد شده و بارهای سنگین عزیزانی را می شناسد به سر منزل می رسانند، من با کمال صراحت به شما می گفتم شما بسیار ثقیل و ناگوار این قطعه را ساخته اید. ولی چون این نیست و برای آنهایی نوشته اید که در خصوص نجات آن تشنهی تحریک بیشترند، این قطعه را حقیقتن خوب از آب درآورده اید. کاری را که لازمه ی هنر و منظور دیگری از آن بود انجام داده اید. اگر کاملن موضوع راجع به ساحت وسیع تری بود — و راجع به همه ی طبیعت که زندگی من و شما هم در جزو آن قرار گرفته است — باز همین را می گفتم، و می گفتم:

کارهای باعمق اساسن ابهامانگیز هستند. این ابهام در همه جا – وقتی که عمیق می بینیم – وجود دارد. و در همه کی روزنه های زندگی مثل مه که در جنگل پخش شده است. با نظر ما که می یابد یا نمی یابد یا مجبور شده است که نیابد، کم و زیاد می شود. حال آنکه برای کسانی که نظری با این عمق ندارند، ابهامی هم وجود ندارد و باید گفت برای آنها چیزهایی که در اطراف آنها قرار گرفته اند، مثل خوراک دستپخت

www.takbook.com

روزانه شان، از اندازه ی معین و مسلم حکایت می کند که در دایره ی ظرف محدودی محدود شده است. اما هرکس حق دیدی در این دنیا دارد و برای مقصودی که میخواهیم به دست جمعی انجام بگیرد و هرکس به نوبه ی خود ایرادی به شمار می رود. راهی که شما می روید راهی ست که حتمن همه چیز در آن با وضوح نیست. بلکه در بسیاری از آن چیزها روشنی ها تاریک و پررنگها کمرنگ می شوند، تا اینکه شما به کنه باقوت هر چیزی با کمال تشنگی برسید، خطوط ناآشنایی روشنی می دهد و رنگ می اندازد و با تماس دور یا نزدیک از زندگی شما چاشنی می گیرد. مثل اینکه در قعر دریا دست انداخته اید. کاوش شما در جهانی بزرگتر است و شما خود را تنها در آنجا نمی توانید بیابید. بنابراین، به شما اطمینان می دهم، در پیرامون شما تشنگانی به حال انتظار وجود دارند که بعد از رفع همه ی تشنگی ها تشنگی های دیگر آنها را در این بیابان وحشتناک می دواند. توصیه ی من در مورد تردیدی که شما دارید چیزی بیش از این نخواهد بود. ولی آیا چه کمبودی در قطعه ی اخیر شما وجود داشت؟ چگونه باید به اشعاری به این سبک نخواهد بود. ولی آیا چه کمبودی در قطعه ی اخیر شما خواهم نوشت. آنچه که مقدمتن می گویم این است: و در این ردیف ترکیب مناسب داد؟ بعدن برای شما خواهم نوشت. آنچه که مقدمتن می گویم این است:

٧٩

# عزيزم!

روز بارانی است. باران در روی جنگل و گاوبنه و خاموشی آن با وضع رویاانگیزی سرریز کرده، چنان افسرده می بارد که من باید دلتنگ باشم. اما باز در فکر شما هستم. قطعه ی شعر اخیر شما به من تصویرهایی میدهد، شاید برخلاف آن تصویرهایی که متوقع بودید در خوانندهی اشعارتان ایجاد شود. علت آن، حالت ابهامانگیز گنگی است که در میان تار و پود اشعار شما رخنه بسته است. مثل اینکه کاری از روی هوس انجام گرفته تا طرزی بر طبق طرزی که بوده است، و بعضی میپسندند، به وجود بیاید. به این واسطه خود شما هم چشمیوشی نمی کنید که اشعارتان - مخصوصن قطعهای که پیش از این ساختهاید – معنی را در تعقید سرگیجهآوری انداخته است. و حال آنکه در هر طرز کاری واسطهی معینی بین ما و دیگران، که مثل ما فکر میکنند، وجود دارد و ما را در نقطهای به هم ربط میدهد. به هر اندازه که مبهم یافته باشیم، بدون این واسطه، کار هنری از توازن و قدرت رسوخ، که باید در آن برقرار باشد، بیرون افتاده است. مثل این است که ظرف محتوی مایعی را به طرف دیوار پرتاب کنید. مایعی که از آن طرف ظرف به دیوار پاشیده شده است طرحهای عجیب و خیالی را که در زمینهی ابهامی به دست می آیند، میسازد. نیروی یافتنی که با ذوق و هوش و ذخایر یافتههای شما هست، چیزهایی را چهبسا به مقتضای حال و موقع که میطلبید – در آن طرحهای عجیب و خیالی مییابد. البته هیچکس مانع از رویهی آزادانه و طرز یافتن شما نخواهد بود. هنر هم آزادانه می تواند راه خود را طی کند. برای کسی که معتقد به تغییرات در هر چیز باشد حتمی است. مثل بالا رفتن سطح همهچیز، سطح هنر هم بالا میرود. یعنی به واسطهی حرکتی که در چیزهای دیگر به وجود آمده در هنر هم کم و بیش حرکتی به وجود میآید. معالوصف این آزادی عبارت از این نخواهد بود که هرکس هرچه میخواهد میکند. بلکه عبارت از بهتر به مصرف رسانیدن هنر به خرج فهم کم و بیش دیگران است. اگر شما بدعتی گذارده و سنتهای گذشته را به پاس روشهای تازه، از هم گسستهاید برای این است که هنر را به قیدهای دیگر مقید کرده آن را زندهتر، پرمغزتر، بیاندارتر و دقیق تر ساخته باشید. در این صورت راهی را که هنر میسپارد راه معین است. این راه حاکی از حد و اندازهایست، نسبت به یافتههای ما و چگونگی بروز و ظهور آنها. اگر شما کارتان را بی نهایت مبهم انجام داده باشید هنر شما در مورد شما، که زبردستی خود را نمایان ساخته اید، صدق پیدا می کند. ولی یک نکته قبل از هر چیز برای شما "یافتن" است. قبل از هر چیز متمایز بودن

موضوع، نیروی کاوش را در خوانندهی اشعار شما بیدار میکند و او را برای دریافتن نکتههایی که در کار شماست حاضر یراق می دارد. گواراتر این است که کار نخستین شما، با بر داشت مخصوصی، پیش از هر چیز مقصود را در جلو چشم بیاورد. پس از آن این قضاوت، قضاوت جداگانهای است که آیا این طرز کار مبهم انجام داده شده است یا نه؟ یعنی در آن چیزهای ابهامآمیز وجود دارد یا ندارد. و البته هر کدام از این دو صورت سهم مخصوصی از زیبایی میبرند. آدم پخته و باتجربه انکار نمیکند که طرز کارهای رئالیست مثل طرز کارهای ایدهآلیست، هرکدام واجد جلوههای مخصوصی نسبت به خود هستند. کفایت و قابلیت در اینجاست که هنرمند تا چه اندازه به کار خود آن جلوهی مخصوص را بخشیده و چطور در آن زبردستی و عمق به خرج گذاشته است. اگر شما میخواهید ابهامی مقبول به اشعارتان داده باشید فقط به این ابهام کمی روشنی بدهید، راهش این است: قصد شما این باشد که چیز مبهمی را با صراحت بیان کنید. پس از آنکه بر داشت نخستین شما از روی دقت لازمی بود، تناسب رنگها را با موضوع و هدفهای خودتان بسنجید. مثلن انتظار کشیدن درختهای صنوبر و یاس، درصورتی که انتظاری در موضوع شعر شما نبود، چیزی را در اشعارتان بی جاومنزل و سرگردان به نظر من می آورد. همچنین کلمه ی "درختی" بدون اسم از آن درخت، که قوت رئالیست به آن میبخشد، طرز کارهای کلاسیک را به یاد می اندازد که به چیزها رنگ وضوح نمی دهند. درضمن بعضی کارهای بی ثمر، کلمات دریا و شب و صبح را، که نشانههای خاص شعرهای همسایه تان شناخته شدهاند، بدون این که به وجودشان احتیاجی داشته باشید، در قطعه شعر اخیر خودتان جا دادهاید. و به زحمت جا دادهاید. به طوری به زحمت جا دادهاید که محسوس است. زمختی و ناجوری آنها ذهن را مشوب می کند. مثل اینکه خیلی آنها را دوست داشتهاید و فقط به پاس دوستی یا برای شکوه و شکل دادن به شعر خودتان - به خیال اینکه شکلی می دهد - به أنها محل نمودي دادهاید. حال أنكه شعر فرمولبندي نیست. چنانكه همسایهي رفیق شما با تغییر محل قافیهها این کار را می کند. شاعر نباید برای اینکه حتمن سرمشق تازه نشان داده و مدلساز باشد شعر خود را به چشم مردم بکشد. این کار مآلاندیشی و بدون توجهی است و با هنر ارتباط کوری را داراست. در عوض تفحص داشته باشید چه چیزهاست که واقعن در ضمن کار لزوم پیدا میکنند. مدل و فرمول مثل اجرای وزن و هر طرز کاری باید محصول بی بروبرگرد ضرورتی در زندگی هنری شما باشد. شما می خواهید بنا به ضرورتی، عمقی ابهامآمیز به وجود بیاورید، همانطور که در دماغ شما به وجود آمده، به آن مبهم نظر انداختهاید و یا از روی مصلحتی آن را مبهم جلوه میدهید. درهرحال و در هر طرز کاری، در حین توصیف از چیزی لازم است که لوازم جلوهی مادی آن چیز را چنانکه در خارج از شما قرار گرفته است در نظر داشته باشید. قسمت ساحل را، با وجود چراغهایی که در آن می سوخت، در قطعهی

ماقبل قطعه ی اخیر خودتان، چنان وصف کردهای د که مبهم نیست، بلکه رنگها مردهاند و تجسم نمی دهند. پس از آن سمبولها بدون لزوم و فایده به پای کار آمدهاند، مانند بعضی مصالح دیگر. در چند جا چند قافیه که فصل عوضه شده، محل نداشتند. لازم بود گفته باشم – اگر چیزی سمبل شده باشد یا نه، برای اینکه در چیزی نیروی اثر بیشتر فراهم بیاورید یا نیاورید – سمبولها باید تناسب قطعی نشدنی و معین و حساب شده را با هدفهای خود داشته باشند و مثلن تناسب "صبح" به روز بهتر و تناسب "دریا" به دل و "شب" به یک وضعیت تاریک و پوسیده... با وجود همهی اینها موضوع را در چند نوبت به مراتب بهتر از قطعهی ماقبل قطعهی اخیر اشعارتان که عنوان آن "شهر گمشده" بود تعهد کردهاید. برای اینکه در این چند نوبت لوازم وضوح آن را به آن داده اید. رنگها به جای خود گذارده شده، در انتخاب آنها دقت به عمل آمده و به قوت خاص خودند. به این جهت نقطههای مبهم هم جلا و شکوه خود را به دست آوردهاند. همین مراقب را در سراسر اشعارتان داشته باشید. من باقی حرفها را برای وقت دیگر می گذارم و گمان می برم آنچه را که به شما قول داده بودم در میان این سطور بیابید. هرچند که بعضی مطالب در این سطور به هم پیچیده و ممکن است در چند نقطه توضیح بخواهد. چشم شما که بعضی مطالب در این ییچیدگی ها آشنایی دارد...

www.takbook.com

٨٠

عزيزم!

مي گوييد چگونه فرا بگيريم؟ خيلي آسان است. بخوانيد. من باز تكرار مي كنم: بخوانيد.

هیچ چیز ما را نجات نمی دهد، جز خواندن؛ در صورتی که دریابیم و مطلب به کار ذوق و طبع ما بخورد. ملت ما زیاده بر آنچه تصور می کنید به این کار احتیاج دارد. وضعیت ما عوض نشده و اگر رشد خود را نکرده یک راه برای فهمیدن هست: خواندن!

اگر بدانید چقدر این توصیه سودمندیست. بعد از چند سال که به کار ادامه بدهید و برطبق آنچه میخوانید کار کنید و در کار و آنچه خواندهاید دقت کنید، خواهید دانست من چه میگویم. ولی اگر سرسری میخوانید، همان بهتر که نخوانید. تمام آنچه را که گفتم به عکس آن توصیه میکنم؛ زیرا غلط فهمیدن، غلط عمل کردن است. یکی از بزرگان زمان ما میگوید: «کسی که کار میکند، خطا میکند». اگر از اول به خطا رفته باشیم، دیگر مطلب معلوم است. من هیچ تند نمیروم که در این خصوص حرف میزنم.

در خصوص هر یک از این موضوعها حرف بسیار می توان زد. ولی عمده این است که برای مرد عمل کدام مهم ترند. آیا شخصیتهای ما از شخصیتهای دیگران نشانه نمی گیرند یا به خودی خود و به حال تجرد، کسی می شویم؟ چون نه چنین است شخصیت در همه چیز، در استیل، در فرم، در طرز کار و در همه چیز فرع بر این است که با شخصیتهای دیگر چگونه ارتباط داشته ایم...

این دنیا را خودبه خود نگیرید. پس از این فکر، این خیال در سر شما بگذرد که بتوانید یا نتوانید بزرگوار مردی باشید و منشا اعمال و صفات پسندیده.

هیچکدام از اینها مستغنی از خواندن نیست، خواهش میکنم به همین قدر اکتفا کنید.

تهران

۲۵ بهمن ۱۳۲۲

۸١

عزيز من!

چرا باید شک کرده باشید؟ در دورهای که ما زندگی میکنیم کار یعنی تخصص و برای تخصص باید فراهم آورد دانش را... شاعری هم همینطور است.

همسایه ی شما یک روز آمد و دید منهج الطلاب فی عمل الاسطرلاب عمر بن علی خوارزمی را میخوانم. هیچ نگفت. روز دیگر آمد و دید تحفه حکیم در پیش من است. باز هیچ نگفت. زیرا خیال می کرد جز تاریخ و فلسفه و حدیث و تفسیر نخواهم خواند. ولی روزی که آمد دید نسخه ای خطی در دست دارم پرسید چرا؟ مثل اینکه بغضش ترکید.

ولی شاعر باید از هر خرمن خوشهای بردارد. من نمی گویم تمام خرمن را، اما می گویم گاه چند خوشه بیشتر. این کار را ما تازه نمی کنیم و کشف و اختراعی هم ننموده ایم. قدما هم می کرده اند، به نظامی عروضی رجوع کنید. و چون به من رجوع شده است می گویم استتیک بخوانید و فلسفه ی صنعت (مثلن فلسفه صنعت تن ") و در کتابهای دیگران مثل هگل و مارکس هرچه یافت می شود و راجع به ادبیات است. زیرا امروز بیراهه نمی توان رفت و کلمه را در شعر به کار برد و کلمات هم مخازنی دارند.

آیا باز هم شک دارید که امروز شاعر طبیعی بودن و هیچ در پیرامون طرز کار دیگران نگشتن، یک نوع یاوهسرایی و حماقت و خودپسندی است و انسان را رو به قهقرای هولناک و کریهی میکشاند؟

اسفند ۱۳۲۳

\_

<sup>٬</sup> هیپولیت تن (Hyppolyte Taine، ۱۸۲۸ – ۱۸۹۳) – منتقد ادبی و تاریخدان. نظریهپرداز ناتورالیسم فرانسه که تاثیر "نقد تاریخی"(Historicist Criticism) او در آثار زولا، بورگه و موپاسان قابل پیگیریست. نیما در مقاله "ارزش احساسات" جابهجا به او اشاره میکند.

۸۲

#### عزيز من!

درخصوص اینکه کدام خواندنی مفیدترست خیلی حرفها زدهاند. من فقط یک چیز را می گویم: کدام یک از خواندنی هایی که مفیدند برای شما می توانید مفید باشد.

خواندن کسی را کس نمی کند، مطلب عمده فهمیدن است و کار را طبق فهم کردن. از این گذشته باید دید آیا می توانیم با آنچه می خوانیم همرنگ بشویم و چیزی شبیه به آن فایده در طبع ما بیدار می شود؟ عمده این است برای اهل هنر که اهل کارند. به این واسطه من به شما سال پیش می گفتم همه اشعار مرا نخوانید و بیهوده وقت تلف نکنید. من شعر زیاد گفته ام، اما همه یکدست نیستند. باور کنید هنوز یک اقدام لازم در پیش هست که فکری تردید آمیز آن را به عقب انداخته است. من مطمئن نیستم آنچه در حد اعلاتر می خواهم بنویسم آیا کسی خواهد فهمید و جز چند نفری بیش در خواهند یافت و برای آن چند نفر هم آیا ابهامی در کار پیدا می شود یا نه؟

در این قسمت است که باید گفت وسایل بیان با وسایل حس و ادراک همقوه نیستند، در این صورت کدام یک از آن قطعات که در نظر دارم اگر روزی به دست شما افتاد مفید خواهد بود؟ دانهی نبسته را هیچوقت خرمن نکنید. پس از دانستن این مطلب حالا برویم در پی آنچه واقعن برای شما خواندنیست.

۸٣

عزيز من!

می گویید با بزرگترین شاعر زمان خود سروکار دارید و خلوت شما این را بر شما روشن تر کرد. حرف صحیحی ست اما با حرف اول چندان موافق نیستم. با دقت خود سروکار داشته باشید، زیرا کوچکی ها و بزرگی ها همه ساخته و پرداخته ی آن است. هر اندازه دقت می کنید همان اندازه یافته اید. هنگامی که این دقت با نیروی عظیمی به کار می افتد در روی خرابه های کهنسال، دیواری نوتر می سازد.

همه چیز خام است، اما همه چیز شایسته ی تکمیل شدن هم هست. این را که دریافتید به طرف دریافت نکته های فراوان حرکت کرده اید. هیچوقت راضی نشوید به کاری که می کنید. زیبایی آثار شما نباید طوری شما را بفریبد که توقف کنید.

دلتان را خالی کنید از قضاوتهای مردم درباره شعرا و نویسندگان بزرگ. خودتان مردم نشوید. هیچ قضاوتی را به مثابه مذهب و تعبدی نپذیرید و نگذارید در شما رسوخ کند. آنچه در شما و با شما به وجود آمده است درست است. شما با دنیایی دیگر آمده اید و به دنیایی دیگر نظر دارید. این حرف چقدر در شما اثر داشته باشد من تخمین آن را نمی توانم بزنم.

تخمین بزنید چقدر کار کردهاید و فکر کنید چگونه کار خود را ادامه می دهید. در هر چند مدت این لازم است. این تنفسی ست که دل را استراحت می بخشد و توانایی فراهم می آورد. عینن مثل این است که شما راه وادی بزرگی را می پیمایید در آفتاب گرم تابستان و باید نفس تازه کنید. خلوت شما هم با این وسیله روشن می شود.

1811

٨٤

## همسایه عزیز من!

صبح است. در سایه قرار گرفتهام میخواهم از سبزی برگها در اطراف آسمان آبی رنگ، مثل اینکه در خود آسمان روییدهاند، لذت ببرم. اما حرف شما نمی گذارد.

شما خودتان هم بیهوده وقت تلف میکنید برای اینکه بشناسید کی بوده که ادبیات را عوض کرده است. این فکر بینظم کودکانه را در تمام نویسندگان مقالات مجلات و اهل تتبع، که قدیمی فکر میکنند، میبینید. از اختراع در فلان کارخانه گرفته برای هر چیز در عالم معنویات و معقولات هم مخترعی پیدا میکنند.

به عکس همه چیز تدریجی ست و هیچکس اول به طور کامل نیست. همه چیز و همه کس، ناقص است. اما هنرمند می تواند روز به روز کامل تر باشد. شما بدون تفسیر از من قبول کنید، بعد خودتان با فکرتان پیدا می کنید.

چند روز پیشها در روزنامه نوشته بودن: اول کس که شعر آزاد گفت منم. من یا دیگری چه فایده دارد اول بودن و این تفحص؟ عمده خوب کار کردن است. چون هر چیز به تدریج پیدا می شود. هر اولی از یک اول دیگر که پیش از او بوده است چیزی گرفته است. انقلاب در هر مورد با جمع معنی پیدا می کند. این خیال را از سر بیرون کنید. بله، اول منم. از ۲۰ سال، ۳۰ سال پیش که جوان بودم و هنوز این نوزادها نبودند یا از کاغذ، کشتی روی آب می انداختند. اما پیش از من هم اولی بوده است خیلی بینوا و پیش از او اولهای دیگر و از او بینواتر. فکر کنید که اولی همیشه کار جزیی را می کند. در عالم کون و فساد هر اولی جزء است. آنچه کل می شود نتیجه ی اجزاست و باید دید که چطور کلی است. پس اول، آن اولی که در پی آن تردید دارید، کسی ست که شکل به تدریج پیدا شده را نسبت به زمان خود کامل می کند. من به همین چند سطر آخر بخصوص اکتفا می کنم. برای من بنویسید آیا در شهر خواهید ماند یا به پیلاق می روید و فردا که به شهر می آیم شما را خواهم یافت یا نه؟

آن کس اول است که همیشه مستعد یافتن است و سعی میکند که به پایان برسد. و البته پایانی بالقوه در عالم هنر نیست مگر خرابی و انهدام خود انسانی که هنری دارد.

10

#### عزيز من!

آن نامه را در روزنامه خوانده می گویید چرا درخصوص اشعار خود حق انتقاد به مردم نمی دهم؟ مردم آنچه بخواهند ميكنند. زمان بعد از ما طولاني ست. ما نيستيم كه بگذاريم يا نگذاريم. ولی یک چیزی وجود دارد. مردم نمی دانند من چه نظری دارم و چرا شعر را بلند و کوتاه کردهام و چگونه و برای چه منظوری می کوشم که صورت آن را کامل کنم، اما برای انتقاد حاضرند.

این خیلی مسخره است. موضوعی ست برای یک پرده کمدی که حماقت در آن تصویر زنده و بالابلندی را دارا خواهد شد. پیش از هر فکر، شروع کنید به ساختن نمایشنامهای در این زمینه، زیرا از من برنمی آید. خیلی دماغسوخته هستم. من که در هر مجلس جماعت را میخنداندم، امروز مجسمه ی غمم. قسمتی از وقت من هم تلف می شود یا برای کارهای مطبخ، یا برای جاروب کردن اتاق، یا شستن لباسهای بچهام و کارهای دیگر. میز تحریر من، که هیچوقت در عمرم نداشتهام، پیش از این سنگ کنار رودخانهها و امروز سکوی اجاق خانهی من است. حواس من به کارهایی که عادت دارد، مشغول است.

از اینها که بگذرید، تعجب نکنید چرا از موضوع پرت می شوم؛ اول کسی که می تازد بر اشعار من، خود من هستم. رسم من این است که می گذارم قطعه شعر یا منظومهای کهنه می شود، پس از آنکه نسبت به آن بیگانه شدم، آن را به باد انتقاد و اصلاح می گیرم از هرحیث.

وسوسهای که من در همه کارهای خود دارم، و به مرتبهی جنونی در من رسیده است، و آن بدبینی که زندگی مرا در هر لحظه میخواهد واژگون بدارد، کافیست. من کار به این ندارم که با لباسهای کهنه و مندرس و لکهدار از خانه بیرون آمده، به سوراخ خانهی خود برمی گردم، هیچ چیز از من دل نمیبرد، مگر آنچه در اشعار من است. حتا منظرههای طبیعت. در آنها هم وارد نمی شوم، مگر از راه صفحهی کاغذ و هنگامی که بر قلم خود سوار میشوم.

هرکس اینطور شود و همهی ساعات زندگی اش به مصرف هنرش برسد، حتا در ضمن انجام کارهای خانه هم راجع به نوشتن فكر كند؛ چنين كسى مى تواند يوسخند بزند به مردمى كه در طول چند دقيقه مى خواهند درخصوص كار چندين سال يك نفر اظهار ذوق و سليقه كنند...

درباره هوش خود و طبع مردهی این شهریها، دقت کنید، خواهید یافت که من چرا به مردم حق انتقاد نمىدھم.

مردم نیستند که می خواهند و نمی دانند، شما چه می کنید؟

www.takbook.com

۸٦

عزيز من!

خردادماه است. لب استخر نشسته به موجهای کوتاه و بلند تماشا میکنم. چه رنجیست که همهچیز به آدم موضوع برای شعر گفتن یا چیز نوشتن بدهد، هرچیزی با هرچیزی شباهتی یا تناسبی داشته باشد؛ این خاصیت سرگیجه می آورد. باری حرف خود را بزنیم.

مثل اینکه استخر حرف می زند. موجهای کوتاه و بلند جملات او هستند که بنا به اقتضای موقع و مقام و معنی، بلند و کوتاه می شوند.

حرفی که استخر میزند مرا به یاد طرز شعر گفتن خودم میاندازد. بله عزیزم نکته مهم این است که من میخواهم انتظام طبیعی به فرم شعر داده باشم. در واقع فرم شعر من سنتز حتمی تزها و آنتی تزهاست به اصطلاح. مثلن می گوییم: چرا با من قهر کرده، چرا پیش من نمی آید، چرا حرف نمی زند. بعد جمله بلندتر: برای اینکه وقتی من به مسافرت رفتم و از همه دوستانم خداحافظی کردم او را فراموش کرده بودم.

همین کار را در وزن شعری باید انجام داد و قافیه را سرد نگرفت. قافیه را باید طنین مضاعف ساخت که به مطلب بخورد و ته مطلب و جمله را ببندد و الا لزومی ندارد.

فرم شعر همسایه روی این پرگار می گردد. هنر نظم دادن، برای شاعر در این است که چگونه با این پرگار بگردد و اثر هنری خود را تطبیق کند. چه بسا که در همهی اشعار آزاد من خوب تطبیق نشده، ولی خوب تطبیق نشدن، غلط نمی شود.

هر قاعده و سنتی باید در برابر این خواهش طبیعت که طبعیت کلام گوینده باشد، زانو به زمین زده و تابع شود. چه انسان، چه فکر او، چه طبیعت برای همه چیز یک قانون کلی می گذارد و آن این است که همه چیز می گردند که با هم ربطی یافته تناسبی به هم رسانند، یعنی وزن پیدا کنند.

بگو همسایه فرم شعرش را با این دقایق تطبیق می دهد و از این شیرین تر کاوشی در عالم نظم دادن به کلمات، او پیدا نکرده است.

خرداد ۱۳۲۵

۸٧

عزيزم

می پرسید شعر چه چیز است؟ این سوال برای هر شاعر جوانی در بدو امر پیدا می شود که شعر چیست. البته دانستن این مطلب با کاری که می کند ارتباط لازم ندارد. در این خصوص از قدیمالایام تا کنون خیلی نوشته اند. می توانید به منابع اصلی مراجعه کنید. آنهایی که به طور استاتیک فکر کرده اند و آنهایی که به طور دیالکتیک. به همپای ترقی علوم و فنون، مخصوصن از قرن هجدهم به بعد این مبحث روشهای تحقیقی متفاوت پیدا کرد. ولی برای اینکه سرگردان نشوید و از کار بازنمانید به شما جواب مختصر می دهم:

به نظر دوست صمیمی شما شعر یک قدرت است. یک قدرت حسی و ادراکی که توسط آن معانی و صور گوناگون در بروز خود قوت پیدا می کنند. من هم مثل کسانی که علم و اخلاق و فلسفه را از صنعت جدا می کنند عقیده مندم، جز اینکه شعر را می خواهم تفکیک کرده باشم. احساسات ما روزمره عوض می شوند.

می خواهم برای شما از یک شعر اساسی که زیاد قدمت دارد حرف زده باشم، از شعری که قبل از ظهور و تکمیل خود در انسان بود. هنگامی که انسان زندگانی اینقدر جمعی نداشت و درمقابل سود و زیان طبیعت بود، هنگامی که یک کلمه شعر نگفته بود.

شعر که قدرت حسی و ادارکی ماست ارتباط دست به نقد با احساسات روزمره ی زندگانی ما دارد و همین مساله باعث بر آن همه اشتباهات بزرگ شده است. من میخواهم شما دچار این اشتباه نشوید. هستند کسانی که خیال میکنند شعر عبارت از واحدهای احساسات ماست، البته واحدهای تاثرات ما هست و نه چیزی بیشتر. باز به نظر دوست شما کسی که شاعر است و حس و ادراک دقیق شعری دارد، اول دفعه با خود و زندگی مردم است که رودررو می شود. این است که حماسه و غزل و درام هر سه تصویری ازین ارتباط عاطفی هستند. خیلی ظاهر است که شعر قدیم برای غنا و تهییج احساسات بود. همین دلیل روشنی برای آن چیزی است که گفتم، اما بعدها شعر با مسایل اجتماعی و اخلاقی و فلسفی و بعدها با مسایل علمی ارتباط پیدا کرد. تصور کنید، همانطور که گفتم، مردم خیال کردند شعر باید حتمن جواب به این مسایل بدهد یا حتمن جواب به احساسات ما بدهد. در صورتی که صنعت است... شعر باید با خودش ساخته و پرداخته شود جز اینکه ابزاری است و باید استخدام شود برای آنچه میخواهید و می طلبیم. شعر امروز جواب به طلبات ماست و طبیعتن باید اینطور باشد. شما هرقدر استاد

ماهری باشید چه می کنید و این استادی در کجا باید به کار بخورد؟ آیا برای خود شما یا برای کسانی دیگر؟ این است که شعر با مسایل اجتماعی و زندگی ارتباط دارد. حتمن هر شاعری که حس می کند و غیرتی دارد، تمایلی به زندگی مردم نشان می دهد.

دوست عزيز

شعر از زندگانی ناشی شده و میوهی زندگی است ولی حتمن ثمره احساسات ما نیست ولو اینکه با احساسات ما مربوط باشد و احساسات یا تاثرات ما را دست چین می کند.

تیر ماه ۱۳۲٤

۸۸

عزيزم!

عقیدهی من راجع به اشعار همسایهی مهربان این است:

در این منظومه بسیار زحمت کشیده و نفوذی که اشعار دوست شما در او کرده است، پیداست. اما در خیلی جاها، رنگها جلا ندارند. گذشته از اینکه خواسته عمدن چیزهایی را که وصف می کند، ابهام آمیز و رقیق باشد. یک چیز بر ابهام تمام این منظومه می افزاید و آن ازین جهت است که مصالح را منظم و با قدرت کار نکرده است. جهت همه اینها این است که به خوبی واقف نیست طرز کار تازه از چه قرار است. درواقع طرز کار کلاسیک خودمان را با طرز کار فرنگی آمیخته است و ندانسته این کار را کرده است فقط با قصد اینکه به طرز فرنگی کار کند و رموز این دو طرز را خوب نشناخته است که ادبیات ما وصف الحالی است نه وصفی.

البته همه اینها خامیست و اصلاح می شود. عیب دیگر این منظومه این است که اسکلت فرم، ممکن بود بهتر ازین باشد و می رساند که گوینده ی این شعرها کم با این رویه کار کرده است. باقی را خودتان می دانید.

تهران، مهر ۱۳۲۳

19

عزيزم!

به شما گفته بودم، روزی که شما در دامنه ی کوه مقابل طهران با من تصادف کردید و وقتی مرا تنها یافتید قطعه ی *ابرهای سیاه* خودتان را برای من خواندید، من در خصوص آن به شما گفتم عیبی که دارد به جز آن چیز است که از من می شنوید و آن را خودتان باید بجویید. حالا هم می گویم:

لازم است چندی یک دفعه از خود سوا شده در خصوص خودتان به طوری که میبینید، خودتان را در خارج از خودتان قضاوت کنید. مخصوصن هر دفعه که شخصیتی را در خودتان حس کردید اگر بدانید این کار چقدر لذتبخش است و چه بهرهای است در تنهایی و برای خلوت مرد و نمو شخصیت او، تکرار می کنید. در صورتی که خوب از عهده برنیایید باز با زور تمرین، ممکن است. باز هر گاه از عهده به خوبی برنیامدید با جدا شدن از صورت جسمانی خودتان شروع کنید. یکایک عضوها را، بعد تمام بدن خودتان را در تصور بگذارید و در مکانی او را بنشانید... جدا شدن فکری هم با این جدایی ارتباط دارد. باید فکر کنید دیگری است آنچه را که شما سروده اید برای شما می خواند.

این مطلب که من میگویم آسان نیست و نه به معنی "قضاوت در خصوص خود" است، به این سادگی که همه میگویند؛ بلکه توانایی یافتن این خود است و پس از آن دست بر او بردن.

هرگاه شما خودتان را خوب درجلوی خودتان یافتید، مثل اینکه در آینهی غبارگرفته میبینید، مشق کنید آدمی که پیش شماست، یعنی خودتان، با همان حالات و سکنات و اخلاق که دارید، حرف بزند. ازین راه هم ممکن است و بعد در بین حرفهای او، به شعرهای او برسید.

البته این کار با آشنایی است، نه با بیگانگی. اگر چندی گذشت و نسبت به اثر شعری خودتان بیگانه شدید، البته توفیقی است که شما را در اصلاح شعر خودتان موفق میکند. ولی پس از این موقعیت است آن قضاوت که من می گویم.

آن بیگانگی و آشنایی با این جدایی تعمیر می شود. آنچه را به جا نیست با این وسیله، به جا می کنید. قطعهی اخیر را هم که برای من فرستاده اید برای شما پس فرستادم و همین را تقاضا می کنم.

آبان ۱۳۲٤ طهران

> نشر در Do-Library: http://do-lb.blogspot.com

9.

عزيز من!

رفیق همسایهی شما بسیار ساده است. در قطعه شعر اخیر، کوهها مانند پهلوانان عبوس را از شیطان الرمانتف قرض گرفته، از همین منظومه.

اما کلمات به خودی خود، کار صورت بده نیستند. نباید فریب خورد. اثری که ما می یابیم در ترکیب است یا موجد اثری که در ترکیب داده است. باید دانست این مفردات را در کجا و چطور و برای چه به کار می بریم و من باز همان طرز کار را به شما گوشزد می کنم.

شعر ما، مثل موسیقی ما، بسیار درونی و معنوی است. با حالت درونی و فق پیدا می کند. شما شاعری پیدا نمی کنید در میان شعرای ما که چیزی مساوی با آنکه در بیرون می بیند برای خواننده تهیه کند. با تشبیهات منوچهری خودتان را گول نزنید. برابر داشتن خواننده ی اشعار با حرفی که ما در برابر آنیم عمده نکته این است که در شعر ما نبوده و جوانهای ما که به دنبال چیزهای تازه می روند، متوجه این نکته نیستند. همسایه می گوید اول توجهی که باید در ادبیات ما بشود، برای عوض کردن همه چیز، نسبت طرز کار است.

اگر برداشت این رفیق همسایه ی شما بی جان و از اثر افتاده است، علتش این است. شما بی مضایقه این فوت کاسه گری را به او بفرمایید و از قول من به او بگویید عیب اول شما این است.

مهر ماه ۱۳۲۶

91

عزيزم!

در پاکنویس اشعار خودتان وسواس به خرج ندهید. انسان حالتن عوض می شود، بهترین نماینده حالت است که آنچه را که هست بهتر بیان کرده باشد، در صورتی که وسواس فقط نتیجه دقت است و هنگامی که حالت عوض شده، وسواس فقط خراب می کند.

در پاکنویس اشعار، بیشتر به فرم دقت کنید و آرمونی کلمات و جملات و کلمات از حیث معنی لغوی و معنی منظور خودتان و جملات از حیث ترکیببندی صریح.

اگر به معنی دقت دارید از این حیث باشد که کلمات برای ادای آنها رسا هستند یا نه.

خطر عمده در پاکنویس کردن، افزودن و کم کردن است که اتصال بعید در بین مطالب موضوع می اندازد و با قطع و وصل آن، فرم به هم می خورد و بازرسی شما را در خصوص فرم، بی فایده می گذارد. به عبارت اخری پاکنویس باید در استخوان بندی اساسی شعر دست نزند. پاکنویس باید فقط تکرار باشد. در صورتی که این شرایط را به جا نمی خواهید بیاورید به کسی دیگر بدهید اگر خط شما خواناست، همان را پاکنویس کند. زیرا پاکنویس کردن به مراتب اولی است.

من بیش از این در این خصوص چیزی به عقلم نمیرسد.

مهرماه ۱۳۲۶

97

عزيزم

باز می گویید نمی فهمند! مگر شما در سطح فهم آنها باقی مانده اید؟ آیا و حشت نمی کنید از این حرف؟ در صورتی که شما از روی تخصص پیش می روید و به بلوغ و ذوق و حس خود رسیده اید، بلوغ تکنیک خود، از مردم چه می خواهید؟ آنها هم به بلوغ حرص و خریدوفروش خانه و اثاثیه ی خود رسیده اند. چطور ممکن است آنچه را که شما می فهمید، آنها بفهمند. مگر رئالیست باشید و نزول بدهید خودتان را مرچند این هم هنر می خواهد و هنر در آن فراموش نمی شود - اما با هنر سهل الهضم تر برای مردم شعر بگویید. همه آثار شعری شما هم نباید این باشد. زیرا شما هستی خودتانید و هستی همانها که در هستی شما تکمیل شده است. قسمتی از آثار شعری ساده شما فقط به فهم آنها می تواند نزدیک باشد و این همیشه واسطه ای است بین تنزل و کمال، بین کوچک و بزرگ. بین هستی مرده و هستی زنده تر. شما آنها را با این فهم کمک به فهم عالی تر کرده اید... همه اینها را که گفتم اگر در نظر بگیرید دیگر مشکلی نیست.

۲۰ تیر ماه ۱۳۲۳

94

عزيزم!

به شما گفتم: استعداد، می سازد. چقدر موضوعها که با استعداد شاعرانه پرورانیده شده است. اما ژنی [génie] ویران کرده از نو می سازد. در غیر این حال در زمان غیرمتناسب، رویای دنیای دیگری ست. شما مکاشفه بسیار دقیق و رقیق قلبی هستید. شما را مثل شمایی خواهد فهمید و سایرین خواهند شناخت. یعنی کم و بیش می دانید که شما چه می گویید و دنیای شاعر مال شماست و آن دنیای علیحده است. هر موضوع در نظر شما مبدل می شود، تطور پیدا می کند، آب و رنگ و نشانی از دنیای شما می گیرد، در صورتی که برای شاعرانی که در اطراف شما هستند، این نیست. نهایت اعلی درجه شاعرانه، شعر خود را می سازند. یعنی چه؟ یعنی رنگی از دنیای مخصوص شما به آن می دهند و درواقع از آنچه می بینند، تجاوز می کنند، آن را قوت داده، تفسیر می کنند. چه بسا که خود شما مطلبی را در درجه نازل خود تعریف و توصیف کرده کار آنها را بکنید، اما تفسیرها فرق دارند، در نهایت حد اعلای خود، می بینید که هر شکلی را بدل به شکل دیگر کرده و با اثر حسی که معلوم می دارد، اصلی است که این رنگ برای او بیان می شود. قطعه «همسر» گوته که اخیرن چاپ شده از نمونه چیزهای عادی جهان شاعرانه است. منوچهری خواسته است شاعرانه بیر و راند اما حافظ خود شاعر است.

چون مطلب را دریافتید چرا زیاده بر این بگویم؟

خرداد ۱۳۲۵

92

عزيزم

پیش از آنکه نظر مرا راجع به شعر گوته که برای همسرش گفته بدانید، به خاطر بیاورید که برای شما گفته بودم عوام و خواص و خاص الخاص هر کدام نظری دارند.

عوام فقط می بینند. خواص می دانند و خاص الخاص می فهمد. همین طور برای عوام و خواص، نظر عادی هم هست و برای شعرا هم نظر عادی. نظر عادی، معنی یک ملاحظه ی ساده و ابتدایی و پیش پا افتاده است. آنچه که برای عوام چیزی شده است و جلوهای دارد، برای شاعر نظری عادی بیش نیست.

قطعه *گوته* راجع به همسرش نظر عادی شاعرانه است. کار مهمی را در صنعت و تصویر نداده است. اگر شما تازه زن بوده باشید، البته این قطعه ِ زیباییست زیرا فکر شما فقط راجع به آن دور میزند... این بود عقیده من راجع به این قطعه.

1770

90

# عزيز من!

در خصوص مالارمه چیزی بیش از این از من نپرسید: آنچه عمیق است، دقیق است. آنچه دقیق است، دقت لازم دارد.

اما در «داستان یحی» ۱۱ گمان نمی برم به این اشکال برخورد کنید. بعضی اوقات مالارمه یک پا به نعل و یک پا به نعل و یک پا به میخ می زند و همین استادی او را می رساند. آسان می کند، بعد با خود می برد، مثل اینکه به شما می خواهد آنتراکت بدهد.

به همسایه از قول من بگویید شعری که هم به کار عوام بخورد و هم به کار خواص، این متاع امروز قدری کم است. آنچه دقیق می شود، از عوام دور می شود. از آن متاع اگر می خواهید به اشعار رئالیستهای هر ملتی رجوع کنید. هومر در یونان و فردوسی در زبان ما.

بیش از این با او حرفی نزنید. جداگانه نمی توانید شعری تهیه کنید. چون خودشان نمی دانند چه کار می کنند، زندگان را می خواهند به درجه مرگ تنزل بدهند. اما لازم اگر شد باز بگویید چه اصراری است که مردم بی فهم و کندذهن ما می خواهند شریک برای فهم خود داشته باشند و چه اصراری است که شعر این طور دوپهلو باشد. برای عوام اولین پایه ی دانش، فروتنی در برابر دانش است. اولین دانش، اعتراف به نادانی است.

به قضاوت خودتان مغرور نباشید، چون نمی دانید چطور به وجود آمده و در آن زحمت نکشیده اید. باید بدانید که پیش از شما قضاوت هایی بود و بعد از شما هم قضاوت هایی خواهد بود. در این صورت به دست بیاورید چقدر باید دقیق باشید و با مراقبت فکر کنید.

۱۱ به نظر میرسد شعری که نیما به آن اشاره می کند شعریست با عنوان "Hérodiade"؛ که مالارمه از ۲۲ سالگی بدان پرداخت و هرگز به پایان نرسید. هرودیا، مادر سالومهست در اساطیر سامی و در این شعر، برای هر دو، مادر و دختر، مالارمه یک فیگور برداشته و پرداخته است. اسکار وایلد شعری با عنوان "سالومه" دارد که اتفاقن مالارمه آن را در نامهای به شاعر میستاید.

97

#### همسايه!

روزنامه را که فرستادید، خواندم. بدل شعرهای من آنجا بود. پیش از این هم چند نفر کورکورانه تقلید کردهاند. البته روزی اصیل هم از میان همین بدلها آفتابی می شود. اگر گوینده خود را مخترع این سبک می داند، چه ضرر دارد؟ یا اگر اول دفعه چند سال پیش این کار را در مجله موسیقی من طرح و نمونه دادهام، باز چه ضرر دارد؟ من این کار را برای ضرورتی کردم و اگر تقسیماتی دارد، قواعدی دارد و روزی خواهم نوشت. شاید من در قدم اول که این کوه را می شکستم، هر سنگی را یک جا پرتاب می کردم. اما پس از هر انقلاب هر چیز را باید دید. در کشور هروپرو توقعی نداشته باشید کی تجزیه می کند یا کی شور خواند دارد و کی به تاریخ شروع نظر می اندازد. هنوز ما به اینجا نرسیده ایم... پریدن من و شما کافی نیست. مقصود انجام وظیفه است و بیرون آوردن شعر از سنگلاخ موسیقی بی ربط آن. مقصود، معنی دادن به قافیه است که موزیک مطلب است، نه وسیلهی قرینه سازی بی ربط و بی مزه.

شما در این خصوص با آن جوان لازم نیست سر به سر گذارید. از پیشقدمی او کسی پسقدم نخواهد ماند. راه دور است و دور است. خوب و بد، به قول آن مرد بزرگ، متاع خودشان را می فروشند. تا که قبول افتد، خیلی دور است و شاید نه چندان دور. بسته به این است که چشم مردم چه وقت باز شود. من انتظار آن آفتاب را می کشم. خیال می کنم میرزا فتحعلی هستم و طهران، در بند من است. جز صبر چاره نیست. باید آفتاب بتابد. باید تابستانی بیاید و غورههای موئستان شما انگور بدهند... تا صبر نکنید، گوساله گاو نمی شود، هرقدر دو تا شاخ روی سرش با دستمال ببندید... او را عذاب داده اید.

من خیلی معتقدم به این حرف، الاعمال موصول باوقاتها، در هر وقتی، عملی است. اگر شما جلو رفته اید، گناه مردم چیست؟ همچنین روزی موقع چه حرفها می رسد. زندگی کنید از این بهار که رسیده است و اگر معشوقه دارید، اگر چند دیناری دارید، هنر شما لذتی است برای خود شما... به جای سر به سر گذاشتن با آن جوان که کودکانه است، چشم و گوش او را باز کنید که به راه بیاید. در این شعرها نه جوابی در مقابل سوال [چرا] خرد کردن مصراعها داده شده است نه جوابی به قافیه که چرا خرد شده. از قطعات من که از حیث فرم غیر از قطعات مجله موسیقی هستند به او بفهمانید، به علاوه ی فرم چیزی نیست؛ طرز کار سمبولیک و اغراق آن را به او حالی کنید.

چون میخواهم از خانه بیرون بروم، بیش از این نمینویسم.

فروردین ۱۳۲٦

نشر در

Do-Library: http://do-lb.blogspot.com

97

# شاگرد عزیزم!

می خواهید فقط غزل بگویید؟... این خودکشی است. اگر از من بیرسید و غزلسرای بزرگی را از قدما اسم ببرید که او چه کرده است، من همین را خواهم گفت و بر آن علاوه می کنم برای شما ابزارهای دیگری هست که برای آنها نبوده است. ممکن نیست تمام دردها و دلتنگیها و بغضهای شما با یک رویه بیان شود. بارها خودتان دیدهاید غزلی ساختهاید و درمان شما نشده است، روز دیگر غزلی دیگر ساختهاید و باز نتوانستهاید آنچه را که در دل شما جمع شده است، بردارید. گمشدهی خود را پیدا نکردهاید. زیرا دلتنگیهای شما راجع به مکان و حوادثی است و راجع به چیزهایی که حتا جزیی از آنها را در غزل نتوانستهاید بگنجانید و اگر می گنجاندید و به دنبال حوادث متوالی می رفتید، غزل نمی شد. بالفرض که می کردید و به سبک افسانه ی من سایه ای از حوادث را به طور پریشان بیان می کردید، می دیدید بیان شما ناقص مانده و باز داد دل خود را ندادهاید، آنطور که باید بدهید. چرا خود را در دایرهای مقید و محدود حبس کردن، در حالی که وسایل دیگر هم وجود دارد، این وسیله که من معتقدم مجموع آدمیزاد مجبورن آن را یافته، نباید خیال کنید چیزی اختیاری بوده است، وجود درام دلیل بر آن است که تنها غزل، ما را درمان نمی کرده است. دیرگاهی بود که انسان سرگشته می رفت و خود را تکرار می کرد تا اینکه آن را جست. ضمیری نابخود همیشه در این کار دخالت دارد. مثل اینکه هیچگونه قصدی معین نیست. هنگامی که شما شعر می گویید مثل این است که خواب می بینید. بطون شماست که به حال نابخودی، خودنمایی می کند. فعال مایشاء شمایی ست که در شما منزل گرفته و به شما می گوید: تکنیک بیاور. راه نشان بده. من ابزار دیگر می خواهم. زخم من درمان نیافته است. آن وقت است که شما داستانی می سازید یا کار دیگر می کنید. آیا درست دانستن حوادث، درست دانستن هر منظرهای، ذوق روایت، ذوق حکمتسرایی، نتیجهی عشقی نیست؟ شاعر درست و حسابی مجبور نیست که هستی خود را نزول داده، برای فرار درد دوران، خیالات دیگرگون نزدیک به احساسات عادی، طبع خود را بیازماید. حتا لازم نیست رمان بنویسد، نوول بسازد. تاریخ ادبیات دنیا گواهیست برای این مطلب که می گویم. نه برای خودنمایی، برای جستن از زیر فشار سنگین دلتنگیها و بغضها و احساسات دیگر که داریم؛ به صورت جانوری هستیم اگر این را ندانیم.

در صورتی که در داستان کار نکردهاید (چون مدتیست از شما خبر ندارم مجبورم بپرسم!) بسازید و نوشته را من برای شما اصلاح کرده می فرستم و نمونهای هم از مال خودم یا دیگران خواهم فرستاد. چیزی طول نمی کشد که به حرف من می رسید و دعای خود را در حق من دریغ نخواهید داشت. آن وقت دوست من از من می پرسید: من تعجب می کنم چه عشقی است که مردم به نقالی دارند!

۲۶ تیر ماه ۱۳۲۳

91

عزيزم

پیش از این نوشتم، باز می نویسم، چرا مثل دوست من تعجب می کنید چگونه مردم نقال می شوند! درصورتی که شما این کارهاید اما دارید خودتان را می کاوید که آیا ممکن است به خطا رفته باشید؟ از این حیث گاهی بد نیست ولی نه همیشه. آیا عشق به حوادث، عشق به بیان فکر عمیقی نیست که سابقن در غزلیات خودتان با آن سر و کار داشتید؟ این افسانه دوستی (میتمانی ۱۲)، میل به حکایت کردن، میل به حکایت شدن، ناشی از زندگی است و باشد که هیچوقت جدا نشود.

اگر این کار را بکنید، به جای حرفهای آنها، به جای هر واقعه، خودتان هستید با عشق خودتان، و اگر این نباشد چیزی نخواهد بود. در این خصوص زیاد کار کنید. زیاد بنویسید. یک روز درخواهید یافت که نوشتن داستان، شما را درمان می کند و آرامش می بخشد، همانطور که ساختن غزل، جز آنکه در هر کدام از این دو صنف به مطالب خاصی برمی خورید، به حرفهایی که نه در داستانهای شما می گنجد و نه در اشعار عاشقانه ی شما.

\_

<sup>&</sup>quot; mythomanie

99

عزيز من!

قطعه ی خنده او که فرستادید بسیار خوب آغاز شده، اما از نهایت خود بسیار دور افتاده اید. شما شاعرید، رئالیست بودن برای نویسندگان داستان به کار می خورد که برای زندگی ظاهر و مردم و معایب آنها می نویسند. کسی که مانند من و شما باشد، نمی تواند به آن اکتفا کند. حرفی را که زمانی گفته بودم در اینجا تکرار می کنم:

شاعر، دقیق تر از دیگران می بیند. موشکافی او، او را به رحم می اندازد. دست از شر و جنایت می کشد. به این واسطه، عقب می افتد. محروم و شکست خورده شده دنیای زندگی را نمی پسندد. اما چون زنده است و آدم زنده، دنیایی می خواهد، آن را برای خود می سازد. دنیایی که خودش می خواهد و در خلوت خود پیدا کرده است. در اینجاست که او موضوع و حوادث خود را می جوید. آنچه مجازی است، آنچه سمبولیک است، از اینجا پیدا می شود و معلوم می کند که فکر، فکر شاعر است.

قطعه خنده او از این دنیا بیرون است. این قطعه برای کسی خوب بود که فکر عادی دارد و میخواهد شاعرانه نوشته باشد. عشقی که در آن به کار بردهاید تطور نیافته. عشق عادی است نه شاعرانه. مثل عشق در غزلهای سعدی.

عيبي كه قطعه شما دارد اين است. البته مردم اين را مي پسندند، زيرا زودهضم است براي آنها.

1 . .

# عزيزم!

شاعر بودن، یعنی غرق در موضوع بودن. به طوری که مغز به واسطه دوران آدم را به وحشت بیندازد و چشمهایش را ببندد که نبیند. هرچند که راه فرار نیست، دنیا بر دل او جا می گیرد. این موضوع را مشاهده ی او و طرز فکر او پسندیده و ذخیره کرده است. کسانی که زیاد در حادثه نیستند زیاد میخوانند و از این راه به آن چیزهایی می رسند که دیگران رسیدهاند. اهمیتی ندارد. این ردیف ابتدایی است. بعد تخیلات و متصوره شما آن را چطور بسازد و طرح و شکل بدهد. این ردیف دوم است. ردیف سوم که عالی و خیلی حد عالی است این است که چطور بیان کنید.

بعضی اشخاص خیلی موضوع دارند و تخیل آنها قوی است و برای شما از موضوعات آثار خود تعریف می کنند و شما را حیرتزده ی طرز تخیلات خود می سازند. اما بعد می بینید نتوانسته اند آن را بسازند. عمده، ساختن است.

برای ساختن خوب، تکنیک خوب لازم است. هیچ چیز لدنی و من عِندی در آن نیست. باید جان کند و عمر به مصرف رسانید. چون در این خصوص گفته ام، زیاد نمی نویسم.

1.1

#### عزيز من!

در خصوص زمان و مکان چه حرف تازه می شود زد. البته چیزی بدون تجسم زمانی و مکانی، محسوس نمی شود... اما برای شاعر، در موضوعات خیلی شاعرانه نه زمان است و گاهی نه مکان. آن موضوع را با موضوعهای دیگر که مردم بیشتر در نظر گرفته شدهاند، مخلوط نکنید. البته آنها قطعاتی کوتاه و بدون حادثه هستند. همچنین در داستانهای شاعرانه، کمتر محتاج به تصریح اسم مکان می شوید اما در رمان بعکس. در داستان شاعرانه، شب با ستارهها در سوز دیگر و روز با جلوه و جلای دیگر است. آنچه در شعر هست چه بسا که در نثر، زشت است و نوانس ۱۳ دارد. تجسم در داستانهای شاعرانه، تجسم حد اعلاست. به اصطلاح من، اعلا یعنی چیز بزرگ شده و اثر آن هم بزرگ شده و شکل دیگر پیدا کرده. شاعر مجبور شده است آن را در قالب جاندارهای دیگر در آورد تا به عمق منظور خود برسد (مثلن برای بدکار، شیطان) این تجسم، البته محتاج به شهر معین نیست و گاه که باشد، اهمیتی ندارد، ولی آن هم بدکار، شیطان) این تجسم، البته محتاج به شهر معین نیست و گاه که باشد، اهمیتی ندارد، ولی آن هم شما هر یک از اینها را در ضمن کار و دوره ی عمر خود خواهید فهمید.

نشر در

<sup>&</sup>lt;sup>۱۳</sup> Nuance

1.7

# همسایهی عزیز!

راجع به عمر خیام فکر می کنید؟ چرا فکر نمی کنید نظیر این فکر را در آن زمان، خیلی ها داشته اند؟ آیا رساله ی حکمت مخلوقات الله غزالی، این رباعی را که کوزه گر بدون حکمتی می سازد و می شکند، نباید به وجود بیاورد؟ این فکر حتمن از شخص خود خیام است. فکر خیام یک عکس العمل تعصب مذهبی به نفع بورژوازی چیز دیگر نیست. بی قید بودن به خوشی دیگران. در غم و نیستی و [یک کلمه خوانده نشده] که نگذرانیدن، نتیجه ی چندان بیطرفانه تر از اخلاق تصوفی ندارد. از طرفی عقب نشینی و از طرفی مرفه الحال که مردمان ستمکار گوش نمی دهند. هر چند در باطن آن حقیقتی است، اما به سلامتی اخلاقی صوفیانه نمی رسد.

معالوصف چرا شما فکر نمی کنید نظیر خیامها، بسیار این رباعیها را سرودهاند. زیرا هیچ شخصی اینقدر متمایز و مجرد یافت نمی شود و باید این شخصیت بزرگ در پیرامون شخصیتهای دیگر کم و بیش کوچک و بزرگ و شبیه به خودش باشد. اگر روزی از روی [یک کلمه خوانده نشده] حرف و زبان اصلی یک گوینده ی اساسی که خیام باشد، کاوش شود، حتمن معلوم می شود.

روزی برای شما خواهم نوشت که چطور خیر در ماوقع است و چقدر این فکر اجتماعی است و باید رنج و لذت با بیم از مرگ باشد. مگر انسان چه باید باشد، اگر اینقدر بینوا نباشد. مگر کدام کمال و قدرت است که نقص و عجزی نباشد، زیرا کمال یک نوع توانایی است و توانایی داشتن برای اینکه عاجز کمتر باشیم و حقیقتن عاجزیم. اما از نظر خیر و مصلحت باید فکر را چندان به راه دور نبرد. فعلن به همین اکتفا می کنم.

۲۶ مهر ماه ۱۳۲۶

۱۶ گردآورنده، سیروس طاهباز، نتوانسته چند جا دستخط نیما را بخواند.

1.4

عزيزم!

قطعه ی لبخند شما را خواندم. این قطعه مثل اطفال که قایم شدنک می کنند، در میان کاغذپاره های من گم بود و همین که آن را پیدا کردم از خنده داشت می ترکید! حقیقتن هم قطعه ی شما این خوشحالی را به خواننده می دهد. عیبی که دارد این است که بهتر می توانستید آن را خندان ساخته باشید. علت این نقیصه، که ترمیم پذیر بود، این است که بسیاری از کلمات آن مال شما نیستند و مال حافظ معروف است. اگر بخواهید منزلت آن اعجوبه را در هنرش پایین بیاورید، این است که بگویید ایده ی تازه نداشته، پی تلفیق کلمات تازه نرفته است.

در صورتی که درست به عکس است. او و نظامی از آنهایی هستند که در اصطلاحات موجوده، مصالح کار را تکمیل کردهاند. اصطلاحات موجوده مال فنون و علوم بود و شاعر، رویای خود را داشت و خودش می بایست پیدا کند. شما پیداکردههای غزلسرای نامی را به کار بردهاید و حال آنکه معانی شما با معانی او تفاوت دارد. زیرا طرز دید و مشاهده تفاوت دارد. کلمه ی "دوست" و "خلوتی" از آن قبیل هستند. من باز به شما توصیه می کنم ازین کار خیلی پرهیز کنید تا یافتن و کاوش برای شما عادت شود و قوت بگیرد. آنوقت خواهید دید، هر انسانی در تن خود زندگی می کند. همچنین هر بیننده در دید و در رویای خود کلماتی می خواهد، به این دلیل که ساده لوحها دارند قانع نشوید که زبان، زبان است. زبان همه، زبان است؛ اما زبان شاعر، زبان شاعر است.

اگر به قطعهی کرجی بان من مراجعه کنید، من همین اشتباه را کردهام در این مصراع: پس باز به بیمار غمش دست نهد.

کلمه ی "بیمار غم" و امثال آن وقتی که جمع شدند، عیبی که دارد این است که آدم در حین خواندن، متصل می بیند که اشعار و طرز تفکرات دیگری سایه می زند. اگر بخواهید نگذارید که این سایه از اثر شما بکاهد، باید نگذارید فکر شما به دنبال یافته های دیگران برود. یافته عای دیگران را در فرم و طرز کار و استیل، در صورتی که لازم باشد، باید یافت نه در طرز دید و مشاهده.

اگر میخواهید حاضر و آماده ی دیگران را بردارید، چرا می گویید و چرا فکر می کنید؟ اگر فکر آنها خوب بیان شده چرا فکر نمی کنید برای این است که کلمات خود را خود به دست آورده اند. بروید به دنبال کار خودتان. شما وقتی در هنر زبردست خواهید بود که خوب از عهده ی این کار برآمده باشید. به جز این، قطعه ی شما نقیصه ای ندارد. به جز این هم توقع از من نداشته باشید.

1.5

#### عزيز من!

از تفاوت بین سعدی و حافظ پرسیدی؟ اگر این دو مطلب بر شما پوشیده باشد یقین بدانید همیشه پوشیده خواهد بود. زیرا این مطلب را در قسمت عمدهاش با حس شدید خود باید درک کنید و مربوط به هیچگونه علم و روش تحقیقی نیست. من در چند کلمه، مقصود خود را می گنجانم و از راه لفظ و معنی، شعر این دو نفر را با هم تطبیق می کنم. خیلی آسان است.

علاوه بر اشتباهات لغوی، شیخ اجل هیچگونه تلفیق عبارت خاصی بکار نمی برد. این مطلب خیلی برای شناختن وزن اشخاص اهمیت دارد. مثل اینکه هیچ منظور و معنی تازه نداشته است. مطالب اخلاقی او بیانات سهروردی، و غزلیات او شوخی های بارد و عادی است که همه در قالب تشبیه و فصاحت ریخته؛ اما حقیقتن چه چیز است این فصاحت که جواب به معنی عالی نمی دهد؟

شعرای بزرگ – سابقن در نامهای برای شما نوشتم گویا درخصوص نظامی بود – کلمات خاصی دارند که شخصیت آنها را می شناساند، زیرا که معنای خاصی داشته اند و مجبور بوده اند کلمه برای منظور خود پیدا کنند. درصور تی که برای مطالب عادی، کلمات چه زیاد و در دسترس همه هست و همه می گویند. شما حافظ را می توانید با یک دسته الفاظ خاص خود او در هر کجا بشناسید، اما شیخ اجل ...

این است مقام این دو بزرگورا در فصاحت کلام و در خصوص معنی! در نزد شیخ، هیچ گونه حسی تطور و تبدیل نیافته و عشق برای او یک عشق عادی است که برای همهی ولگردها و عیاشها و جوانها هست، جز اینکه او آن را آبوتابدارتر ساخته است. ولی دربارهی شعرای بزرگ این معنی چنین است که در شعرای بزرگ، عشق و عاشقی تبدیل و تطور یافته. احساسات آنها تخمیر شده. خمیرهای است که وقتی خام بوده است (چنانکه در جناب شیخ اجل). برای شیخ اجل، معشوق و معشوقه صورت و فکر معین و متداولی دارد، این است که به هیچگونه ابهام در اشعار او برنمی خورید. او چیزی را در زندگی نباخته و به درد بی درمانی نرسیده است. او راهنمایی است که خوب ذخیره کرده و در صورت نیازمندی دست به ذخیرهی خود میاندازد. آنچه را که میخواهد برمیآورد و به او آن رنگ را می دهد که همه می سندند و برای همهی مردم هست. او در زندگی به درد بی درمانی نمی رسد و در عشق او معشوقهی می برای او حرفی ناپیدا و در عین حال پیدایی یافت نمی شود. در این صورت مسالهی صفا و تصوف هم برای او حرفی است. البته این مقامی است که آن را بر مقام خود افزوده. تصوف خشک او با خون او و با حس او و با

آتش او سروکاری ندارد. چون هر یک از این سه برای او اعتباری ندارند و «آنچه نپاید، دوستی را نشاید» می گوید. بنابراین مقدمه، معشوقهی او، که ایده آل شعر او بشود، عادی است. با ریخت عادی که اگر در جلو او با چادرش نشسته باشد در نظر او «پیشانی اوست یا آینه در برابر آفتاب» است. نشانی و جای معین احساسات او مربوط به محوطههای کثیف شهرهاست. مربوط به داخل حرمهای بزرگان و ترکان. او عصارهی فکر خود را از همین مکانهای تیره می گیرد و در همانجا بذر خود را می افشاند.

خیال نمی کردم شما در خصوص او و حافظ از من بپرسید و خیال هم نمی کنم اکنون به واسطه ی علاقه ای که من به حافظ دارم گمان کنید حرف زده ام...

صد بار منطق و عقل را در این قضاوت ببینید، به جای ذوق و سلیقه و حس. این آن حرفی است که هست و حتمن روزی آینده ی ادبیات ما به آن می رسد. احساسات شیخ را چندان شاعرانه فرض نکنید و ارزشی متوسط بیشتر به آنها ندهید.

باز تکرار می کنم عشق و احساسات شاعرانه باید تخمیر و تبدیل شود. نه چنانکه در همه ی مردم به طور متداول هست و عادی و عامیانه. در احساسات خاص شاعرانه به عمقی برمی خوریم و ابهامی و بی انتهایی که در خود آن احساسات منتهی می شوند، اما در مردم به عکس.

من بیش از این چیزی در این خصوص نمی نویسم.

طهران بهمن ۱۳۲۲

1.0

# دوست جوان من!

می پرسی زبان زبان کیست؟ کسی که خلق کلمه با اوست، تلفیق دارد؛ همانطور عادی، کلمات را وزن نمی کند و همه ی اینها بسته به این است که شاعر، فکر و موضوع داشته باشد.

برای شعرای درجه اول این هست، بدون اینکه خلاق المعانی لقب داشته باشند. حافظ و نظامی را فراموش نکنید. بگویید: زبان، زبان حافظ است یا سعدی؟ حافظ، زبان غیب است.

بگویید: نظامی یا فردوسی؟ به شما باز یادآوری می کنم: فردوسی در دورههای ابتداییِ ادبیات ما بود. بحر تقارب او آن بحری است.

زبان این دو نفر، که حافظ و نظامی باشند، زبان دنیاست. زبان دل. زبان معنی. زبان غیب. زبان یک زندگانی و هستی بالاتر.

اگر زبان فقیر ما با این دو نفر از نظری غنی بشود، اگر روزی زبان و ادبیاتی برای ما باشد، اگر روزی ادبیات ما شیوع یافت، آن روز، روزی است که می توان گفت به ادبیات واقعی دست یافته ایم.

خرداد ۱۳۲۳

1.7

عزيز من!

باز میخواهید بسنجید؟ این کار بعدها بر خود شما روشن می شود، اگر چه بر دیگران روشن نشده است. زبان شاهنامه و موضوع آن تفاوت دارد. شاهنامه در مراحل ابتدایی ادبیات ما ساخته شده است و در آن کلمات، حالت سادگی خود را دارند. مثل همه ی اشعار شعرای دوره ی اول. به علاوه تجسس معنی دقیقی در کار نبوده تا اینکه سبب هستی کلمه ی خاصی شده باشد و شاعر به تالیف تازه دست نزده.

اما برای نظامی به عکس این است. در او کلمات، ابزار برای معنی دقیقی اند چون موضوعات تفاوت می کند، برداشت کلمات هم دقیق و تلفیقات و ترکیبهای تازه بسیار است.

دو کتاب او اقبال نامه و شرفنامه (که جنگهای اسکندر است) مطلب را به شما واضح می کند. توصیه می کنم آن را با شاهنامه بسنجید، بهتر از من برای شما بیان خواهد کرد که کدام یک از این دو شاعر، مکمل این سبک اند و در کدام یک از اینها بیشتر به شعرهای پست و بلند برمی خورید.

از این بیشتر از من نخواهید که بنویسم.

خرداد ۱۳۲۳

1.4

# عزيز من!

خوانندگان شعر امروز در سنجش اثری که از روی اثر دیگر ساخته شده است، خلط مبحثی را انجام می دهند و کمتر متوجه آنند. آن در موقعی است که اگر یک اثر هنری را می بینند که به اندازه ی اثر هنری دیگر زیبا و از هر حیث تمام است، هر دو را از حیث اهمیت کار سازنده، در یک ترازو می گذارند. ولی مهارت اشخاص را باید در نظر گرفت. آنکه آغاز می کند به زحمت و اندوخته ی فراوان تجربه یافته و به هم انداخته است. و حال آنکه دیگری که سبک او را دوست دارد و تعقیب می کند، با مصالح حاضر و آماده ی پیش از خودی کار کرده است. آماده نبودن مصالح و حد و حدود راه، مردم را به اشتباهات دائمی دچار کرده است از اینکه هنری از خود سراغ می دهند که بیشتر می توانند به سبک شاعران خراسان یا عراق قصیده و غزل بسازند و تعجب می کنند چطور به این آسانی انجام می گیرد!
آنچه از یاد می رود و رفته، ممارست است و نمی دانند فقط ممارستی کرده اند و هنر، همیشه حد و حدود را افزودن است.

در هنر، این نکته را برای فهم کفایت اشخاص باید در نظر داشت و در زمان خودمان می توانیم شاهد مثل های فراوان باشیم. نسبت به ادبیات ملتهای دیگری که تحولات زیاد پیدا کردهاند و هر روز رنگی و تازگیای می گیرند، در ادبیات ما تقلید به مراتب زیادتر است؛ می توان گفت به اندازه خطرناک.

مثلن اشعار حماسی فردوسی، و اساسن طرز کار و وزن شعری او، نمونه ی کاملی شده است نسبت به اشعاری از این صنف. در حالی که این رویه کار با آن گنجوی معروف و بی مانند به حد کمال بیشتر رسیده و کسی که خمسه را سراییده به تلفیقات تازه دست پیدا کرده و آن رنگ و جلای آخری را به اشعار خود داده است. حال می بینید که پس از این شاعران، دیگران چقدرها مثنوی به این وزن و رویه ساخته اند. صبا<sup>۱۵</sup>ی معروف، که ملک الشعرای خاقان بود، خداوندنامه و شهشنشاه نامه را می سازد و آیا این نتیجه ی استغراق در شیوه ی کار و الفاظ دیگری نیست و سلطه ی نفوذی را در این شاعر زمان قاجار نشان نمی دهد؟

و مبای کاشانی (فتحعلی خان صبا)، قرن دوازدهم؛ ملکالشعرای دربار فتحعلی شاه قاجار و از پیشروان مکتب بازگشت.  $^{\circ}$ 

عین غزل حافظ دیدهام که خود معاصرین ما می سازند. اما این کپیه است و فقط صنعت محسوب می شود اگر کسی عین غزل حافظ بگوید، یا قصیده به سبک عنصری و همقطارهای او به وجود بیاورد. چه بسا آنچه را که آنها با زحمت و ممارست فراگرفته اند و این چیزی برای هنرمند ندارد.

اگر از حیث لفظ و شیوه کاری به سبک دیگران می کنید، از حیثهای دیگر راه باز است که به آن تازگی بدهید و قابل نشان دادن باشید. زیرا راه برای تقلید، همیشه باز است اما عمل ابتکار است که ارزش دارد و خلق الساعه نیست.

شما می توانید با هر دوره در آغوش باشید.

فروردین ۱۳۲٦

1 • 1

# همسایهی عزیز!

شعر سنتی ما، مثل موسیقی ما، وصف الحالی است و به حد اعلای خود سوبژ کتیو. بنابراین نمی تواند محرک احساساتی، مثلن غمانگیز یا شادی افزا باشد، مگر اینکه با حالت ذهنی کسی وفق بدهد. زیرا چیزی را مجسم نمی کند، بلکه به یاد می آورد. این است که من می گویم برای دکلامه شدن به رسم امروز، مناسب نیست.

نه به طور شاید، بلکه به طور یقین بدانید من اول کسی هستم که این حرف را می زنم و از عقیده ی خود صرف نظر نمی کنم. سابقن هم نوشته بودم، وقتی در مجله موسیقی کار می کردم یک روز نوشین اشعار شاهنامه را می خواست به حالت طبیعی دکلامه کند، باز برای شما نوشته بودم، و این اشتباه است. چرا؟ زیرا کسی که دکلامه می کند به حالت طبیعی و متناسب با آنچه در خارج هست، باید صدا را آهنگ بدهد و شعر سنتی ما، به عکس این، با حالات درونی سروکار دارد و چیزی را از خارج در نظر نمی گیرد مگر اثر آن را که همان حال و نتیجه ی این است. در واقع صدای دکلامه کننده با بیرون تطبیق شده، در حالی که در بیرون چیزی نیست و جدن شعر مخالفت و دوئیت دارد.

اسفند ۱۳۲۳

1.9

#### عزيز من!

مدتهاست برای شما چیزی ننوشتهام. شما کاغذهای بی تاریخ مرا خود تاریخ بگذارید. در خلوت هولناکی فرو رفته بودم. چیزی نمانده بود که قالب من از جان هم خالی بشود. باری به سر مطلب بیاییم. چرا باز از غزل عاشقان می پرسید؟

برای شما گفته بودم که شعر، اساسن نیرویی از حواس انسان است که با آن شاعر، کوچکی را بزرگ و بزرگی را کوچک می دارد. نمونه ی عالی آن سنایی، دانته، ادگار پو، معرّی و حافظ.

اما شاعر، قبل از هر کار و همه چیز و هرکس با خودش (یعنی زندگیاش) سروکار دارد. شاعر هم مثل دیگران است و از این جهت به نظر می آید شعر احساسات عاشقانه یا غیر آن است، در صورتی که من برخلاف همه ی آنها که شعر را معنی کردهاند می گویم این نیست. [آنچه] هر شاعر عامی یا تربیت و مطالعه دیده، در کار خود اول به آن چسبیده، احساسات است. یعنی وجه نازل یک معرفت عادی را در نظر گرفته، در اطراف آن طرح می ریزد. اگر خیلی عامی باشد، خیال می کند عشقی را بیان کرده (این عشق را در غزلیات بسیاری از شعرای معروف پیدا می کنید).

کودکانه تر و ابتدایی تر از این برای شاعری نیست که عاشق زنی باشد و غزلی بسازد، یا کسی از او مرده و مرثیه ای موثر در رثای او بسازد. این مرتبه، مرتبه ی پست و عادی احساسات عموم مردم از اعالی و ادانی است و مردم عامی که به صورت الفاظ و مضامین و تشبیهات می چسبند، هنوز نمی دانند و گمان می برند این احساساتی ست که باید از شاعری در حد اعلای کار خود توقع داشت.

به این جهت است که میبیند بی تابانه گوش می دهند، زیرا خودشان را میبینند و شاعر، آیینه ی حد نازل احساسات عادی عوام واقع شده است. شعر خود را با صورت حق به جانب می خواند و مضحکتر اینکه با نوع غزلیات ما که وصف الحال است و ابدن نمی تواند غمی را ترسیم کند و تجسم بدهد، گوینده ی غزل صورت خود را به حال غمناک درمی آورد. و هرگاه موافق حال با کسی پیدا کرد و کسی را گریانید، خیال می کند در او اثر بخشیده است و حال آنکه چیز مضحک این اثر در خود اوست و او خود را فریب داده است. شنوندگان غزلیات بنیان کن او اصلن در فکر غمی نیستند، بلکه با ترقه ی تشبیه و مضمون که یکدفعه در نظر آنها جلوه بخشیده، تفریح می کنند و وقت می گذرانند.

آیا شما میخواهید به این مرتبهی پست نزول کنید و در حدود احساسات عموم مردم شعری بسرایید تا مردم پسند واقع شوید؟ زیرا هر دسته از مردم هموزن ذوق و احساسات خود می طلبند و ادبیاتی دارند.

هنگامی که ذوق و احساسات تربیت شد و دید که حد عالی دیدن بسیار دقیق و پاکیزه ی درونیهای چیزی هست، طلب او از ادبیات هم به تبع آن عوض می شود. جلوه و جلای شعر در هر زمان، جلوه و جلایی نسبی و تبعی است و به همین نسبت شهرت بعضی شعرا که شما را متعجب می دارد.

در اشعار دوست خودتان هم از آن صنف پیدا می کنید، اما کدام احمق تمام فرصت زندگی خود را به آن می دهد و خود را در مرتبه ی نازل – مانند آنکه در گوری نازل – حبس می کند؟ وقتی بر خود او مطلب مشتبه شده می رود که مردم را جلب کند، خودش پیش از آنها جلب شده، نمی خواهد از این گور که به دست خود کنده است، به در بیاید. مضامین و تشبیهاتی به کار می برد و آنها را مسلسل می کند. اصل مقصد را گم می دارد. مانند جادوگری که می خواهد مردم را بفریبد.

اما کسی که همه ی عمرش به صرف فریب دادن دیگران می گذرد، فریب خورده است و کدام احمق است که مقصودی بزرگتر را فدای منظوری اینقدر نازل کند؟

اگر به این گونه احساسات عاشقانه در آمدهاید، هرچند که از من و شما گذشته است - لااقل به سبک افسانه ی من احساسات خود را بیان کنید - اما اگر پرسشی کردهاید، برای شما سابق بر این گویا نوشته بودم و اگر ننوشته باشم، خواهم نوشت:

عشق خاص شاعر، مانند همه احساسات او، عشق و احساساتی است که با او تخمیر یافته و به صورت دیگر در آمده است. چه بسا آن را با زبان غزل بیان نکرده، بلکه در ضمن هر واقعه و هر روایت در داستانها و نمایشها یا آثار دیگر خود به زبان آورده. آن درد و عشق سرتاپای وجود او - و به این جهت سرتاپای آثار او - را گرفته است. مانند خاصیت در میوه که به غیر از صورت آن است (به قول یکی از معاصرین معروف). این است که عشق شاعرانه و احساسات عالی آنها را برآورده است.

مرتبه عالی بشری که در اشعار حافظ و ملا و خواجو و عراقی و بعضی دیگران میبینید و باید شما را به یک مصراع از آن عارف بزرگ یادآوری کنم که می گوید:

عشق پاكان را قياس از خود مگير.

پير ما صفي مي گويد:

من به ملک دل شهنشه بودهام تا بودهام.

در "خانقاه" این را بر مزار او نوشتهاند. عشق و دلی که شعرای بزرگ مرتبه دارند، آن است که به زور فصاحت و بلاغت نمی توان آن را به خود چسبانید. تا نیاید، نمی آید و تا زندگی آن را نسازد، ساخته شدنی نیست.

11.

# همسایهی عزیز من!

میخواستم برای شما بگویم و نشد. از این دهکده، شما را در نظر گرفته و میگویم: دیدی چه منظرهای گذشت؟ میگفت: آن شاعر، در هر بیت، یک تابلو مجسم کرده است. مثل اینکه شعر باید نقاشی باشد و هرچه بیشتر، بهتر.

روزی را که از من پرسیدید: ایرانی ها چه چیز را در شعر می جویند؟ یادم آمد.

- ایرانی ها مضمون و تشبیه را می جویند، عزیز من. این فکر که بزرگ شد، تابلو می شود. ایرانی ها تا یک قرن دو قرن هم تابلو می جویند! قاه قاه بزنید از خنده و به فکر کار خودتان باشید.

آنچه میخواستم برای شما بگویم و نشد، این بود.

پشن ۱۹ مر داد ۱۳۲۳

111

عزيزم!

چقدر در خلوت بمانی؟

برای این کار ترازویی در درست نیست. آنقدر که وقتی از خانه برای واجبی بیرون می آیی، راه و رسم حرف زدن با مردم فراموشت شده باشد. از دیدار تو خیال کنند آدم دیوانه و پریشانی می گذرد. اما تو سیمای آنها را روشن ببینی، مثل اینکه با تو از خودشان حرف می زنند.

وقتی که به این پایه رسیدی بدان که خلوت تو آن شایستگی را یافته است که بتوانی بفهمی و روی آن چیزها را که به طور عادی و از راه کتاب و به زبان مردم میفهمیدی و این مسیر میسر نمی شود مگر پس از مدتی و مدتی عمر و کار و رنج و سردد و گرم چشیدن. این کار مربوط است به تطهیر و تزکیه سرشت آدمی... این است آن میزان.

پشن شهریور ۱۳۲۳

117

عزيز من!

از همسایه ی خودتان دریغ نکنید. بگذارید به اسم خود تمام کند. در دنیا مردمانی بزرگتر از همه یافت می شوند. آنهایی که می آموزند و فدا می شوند و نامی از خود نمی گذارند و به اسم دیگران در می رود، اما دریغ ندارند از یاد دادن به مردم. زیرا در خوب یافتن و خوب دیدن مردم لذتی ست.

اگر شما این را می یابید، بدانید از شما بزرگترها هم کسانی هستند که حتا این نکته ها را هم به زبان نمی آورند و عمدن این کار را نمی کنند که به زبان نیاورند.

هرگاه این را هم یافتید به من خبر بدهید، من به شما نشان خواهم داد چقدر جلو رفته و همسایهی شما چقدر از شما راضی است.

۲۶ مهرماه ۱۳۲۶

114

# رفيق عزيز من!

تمسخر می کنید می نویسید آن شخص از آن شاعر بزرگ ترجمه کرده و در مقدمه ی خود نوشته است: «اکنون سخن آن شاعر بزرگ را باید شنید» و سپس خود می نویسد: (در پیشگاه آن شاعر بزرگ که ترجمه ی اشعار او را می کند) «فقط یک حالت شایسته است و آن فروتنی است».

من می دانستم شما باید تمسخر کنید. کسی که لیاقت شاگردی مرا دارد، باید اینطور باشد. اگر در شما این مناعت نبود یا از روی حماقت به هجو می پرداختید، هیچ چیز نمی شدید. حتمن نبوغی در شما هست که کوچک نمی شوید، ولی شیفته می شوید. من این را به زبان خودم، شیفتگی واقعی اسم می گذارم. شیفتگی های دیگر دروغی است و روز به روز کاسته شده یا جا به چیزهای دیگر می دهد. شیفتگی های دیگر نتیجهی آن حرفهاست که از دهان مردم گرفته اند. پس اگر مردم از شاعری تحسین زیاد کرده اند، آنها هم تحسین زیاد کرده و شیفته اند. ولی برای تشخیص این شیفتگی دلیل دارم. یک قطعه شعر خوب را که تازه در دنیا به وجود می آید و هنوز به مقام تحسین و شهرت خود نرسیده است، پیش روی آنها بگذارید و به دندانهای صورت مرده ی آنها نگاه کنید که چطور پیدا می شود، وقتی تمسخر می کنند یا به لبهای چروکیده ی آنها، وقتی که پوسخند می زنند.

از موضوع خارج شدم. شیفتگی شما غیر ارادی است و چون این هست که کوچک نمی شوید و چون کوچک نمی شوید و چون کوچک نمی شوید، چیزهای دیگر هست. روز روشن جرات شما را می افزاید و اسباب حیرت شیفتگان مورخ و غیره وارد می شود که: چه جراتی دارد که فلان کار را در شعر خود می کند، یا فلان چیز را می نویسد و می گوید عقیده ی صحیح این است.

رفیق عزیز من! اما به حال آنها هم رقت لازم است و روزی به آن هم میرسید و پس از آن نسبت به آن هم بی طرف می شوید...

تهران تىرماه ١٣٢٣

112

عزيزم!

دیروز پیش همسایه ی شما بودم. طبقه بندی شیرینی در مقدمه ی منظومه خود کرده است. همه چیز در آن بود مگر یک چیز: «تجدید نظر در ادبیات که چه باشد» به ضمیمه ی این سوال «برای چه کسی باشد؟» اولی مربوط به طرز کار است که جوانهای ما متوجه نیستند: شکستن قید مصنوعی که نظم کلمات در شعر به وجود آورده است و شعر را از حالت طبیعی بیرون انداخته است.

شعر باید از حیث فرم، یک نثر وزندار باشد. اگر وزن به هم خورد، زیادی و چیز غیرطبیعی در آن نباشد. به دور انداختن این مقاوله، اول پایه برای تطهیر و تهذیب شعر ماست. این کار متضمن این است که دید ما متوجه به خارج باشد و یک شعر وصفی، جانشین شعر قدیم بشود. با روش بیان تازه و دیدهای تازه ای که مفهومات ما را بهتر برساند.

اما جوانهای ما خود را گول میزنند. عبارت ساده کردن، تجدید نظر نیست. اگر شاعر کلاسیک در وصف "سپر" شعری سروده است، همین که ما در وصف هواپیما سرودیم، کار تازهای نکردهایم؛ ولو موضوع سپر و هر فکر کهنه فوت کاسهگری در طرز کار است. آشنا ساختن مردم با دیدن آنچه که هست و ما را احاطه کرده است، نه اثری که در ما گذاشته است. پس از آن، همهی چیزهای دیگر به تبع آن فراهم می آیند.

آنچه لازم است در میان مطالب نه چندان لازم مقدمهی پاکیزهی شما این است. پس از آن از من بپرسید: چه اصراری تو را گرفته است، مرد! سنگ که را به سینه میزنی؟ نیازمندیهای ما به قدری است که در تصویر نمی گنجد. سعی داشته باشید بیش از هرچیز دوستانتان را به این نکتهی اساسی آشنا کنید.

۲۲ مهر ماه ۱۳۲۶

110

عزيزم!

گفتید آلن پو را میخوانید. البته با فکرهای تازه آشنا میشوید و او به شما کمک خواهد کرد، ولی خیال نکنید شبیه آن را بسازید برای اینکه به چشم مردم بکشید و نسنجید چطور تاثیر میکند. این قصد باید در شما طوری باشد که گویی دیگری در شما وجود دارد و قصد کرده و پس از آن شما قصد او را دریافته اید.

هرگاه این را از من قبول کنید، خواهید دانست که من میخواهم گفته باشم آثار مختلف هنری، از شخصیتهای مختلف به وجود می آید در اطراف فراوان شخصیتهایی که به اندازه ی شخصیت شما باشند یا نه. شخصیتهای مختلف از دیدهای مختلف به وجود می آیند و به جای خود، هر کدام از این دیدها بستگی کامل با طرز زندگی و فکر کردن و حوادثی دارد که شما در آن غرق بوده اید یا اکنون غرق هستید.

وقتی که همه ی اینها فراهم بود، نوشتن کار آسانی ست. آیا پو در شما تاثیر کند یا دیگری و هنر شما فتح مهمی نیست بلکه نتیجه ی جریانی ست که باید باشد. فتح مهم در این است که تا چه اندازه ورزیده بوده و تکنیک پاکیزه داشته باشید و زور تکنیک شما تا چه حدی دیده شود.

من به این سادگی برای شما بسیار مطالب گفته ام. اگر دقیق بشوید نکته ای که می ماند این است که اثر تازه ی هنری شما که می خواهید با پو، یا هر که باشد، نزدیک شده باشید؛ در چشم مردم چطور تاثیر خواهد بخشید. چرا اینقدر در خاطر شما تملق وجود دارد. شما می خواهید چه کسی باشید؟ می خواهید چه کنید، میزانی به این دقت برای سنجش اندازه ی تاثیر آثار هنری خودتان در مردم داشته باشید؟ انسان رو به نهایت هر چیز می رود، به طرف اعلا درجه می شتاید. چرا مرددید؟

در این باره سابقن هم راجع به هاملت شکسپیر برای شما نوشته بودم و نکتههای لازم را گوشزد کرده بودم. فقط نکتهای را تکرار میکنم. مطالب این کاغذ را در نظر داشته باشید تا این نکته را به خوبی دریابید.

شخصیت هنری شما وقتی ساخته می شود که در اطراف شما شخصیت های شبیه شما هم وجود داشته باشد. اگر با وضعیت بسیار فاصله گرفته اید (با دریافت فکرهایی که از وضعیت های خارج به وجود آمده متحیر شده اید) بیهوده به خودتان زحمت ندهید. دیوار خودتان را بالا ببرید. بناهایی را که شما می سازید مساکن کسانی هستند که هنوز از راه نرسیده اند. شما پیش از تولد بچه، برای او لباس دوخته اید. خوب است با همین مطلب کاغذ را خاتمه بدهم.

٢٥ مهر ١٣٢٤

117

عزيز من!

می پرسید کدام اثر من بهتر است؟ آنکه هنوز ننوشته ام یا در کار نوشتن آنم.

هرگز دچار این مرض نشوید که در همسایهی شما هست. همسایهی شما علاوه بر وسواسش که دقتی احمقانه است، زود خو می گیرد با آنچه از ذوق و فکرش تراوش می کند و هنوز به پاکنویس آن نرسیده، سیر می شود.

بیچاره همسایه اگر چشم به هم بگذارد، دستخطهای او به زودی آبنبات پیچ عطارها می شوند. به علت این مرض، تشخیص خوبی من راجع به کارهای خودم نباید داشته باشم، مگر وقتی که اقتضا کند خیلی از خودم راضی یا چیزی مناسب با حال خود پیدا کرده باشم.

فقط می گویم شما اینطور نباشید و ببخشید مرا اگر به جای جواب به سوال شما، از خودم حرف زدم. اگر خیلی میل دارید بگویم: خانهی سریویلی.

117

عزيز من!

اگر جوان بودم آن پیرمرد را راهنمایی می کردم، ولی اکنون آن انرژی نیست. یا اگر او جوان بود، مرا به سر شوق می آورد. چون هیچیک از این دو نیست، تابوت مرا بگویید بیاورند؛ دل من می خواهد بمیرد و ذوقی عاطل و باطل در این قبرستان مانده، کفن آن خواهد بود...

شما مرا فراموش نكنيد، اگر جوان بودم... او را هم فراموش نكنيد، اگر جوان بود.

من حسرت می برم که دندان به جگر گذاشته حس می کنم و دم نمی زنم؛ زیرا دریادریا حرف است. بگذارید باز تکرار کنم: اگر جوان بودم...

اسفند ۱۳۲۳

111

عزيز من!

چرا مطالب تازه طرح شده و با فرم تازه را همه جا می خوانید؟ شما زمین مساعد نیافته، شخم می زنید و شخم نزده، تخم می پاشید!

مطالعات خارجی باید همسایگان شما را حاضر برای فهم کرده باشد. خیلی مسخره است وقتی بی معنی و بی مزه می دانند اشعار آنقدر بامزه و معنی دار شما را، زیرا خودشان بی معنی و بی مزه اند. این معنی و مزه از تتبع و زحمت مطالعه پیدا می شود. شخصی با هر اندازه هوش که داشته باشد، باز محتاج است به دیگران و نتیجه ی خودش به تنهایی نیست.

وقتی شما چنین کاری میکنید ابدن از کسی نرنجید. از خودتان برنجید که چقدر خام بودهاید و آیا همچنان خام خواهید ماند؟

اسفند ١٣٢٣

119

# همسایهی عزیز!

# كيها متعصب اند؟

من یکی یکی را برای تو می شمارم، آنچه چشمهای کوچک من دیده و شناخته است: پیروپاتالها، که منتظر گور و کفن اما مقید به لفظاند. و احمقانه تر این که می خواهند با الفاظ معین و محدود، برای زندگی امروز شعر بگویند. در مرامنامه ی انجمن ادبی ایران البته دیده اید: «بیان معنی نو با الفاظ کهن». در عقیده ی آنها زبان و معنی به هم مربوط نیستند، یعنی اگر این عوض شد، لازم نیست آن عوض شود.

به عکس جوانها اخیرن بعد از سی سال، لفظ و معنی، هر دو را عوض کردهاند. اما با سبک خام و نادرست و احیان-ن پر از غلطهای فاحش زبانی. جوانترها که طرز کار را عوض کردهاند، در وزنهای محدود مقیدند. همسایه به من میگفت: قافیه نباشد، اما به وزن دست نزنید. با چه تضرعی این را می طلبید، مثل اینکه به اُسِّ زندگی او دست میزنند.

رفیق همسایه در این خصوص کتابی بسیار قطور در وزن عروضی و وجوب آن نوشته است. دیگران که همهچیز: وزن، شکل، معنی و لفظ را عوض کردهاند می گویند به هرج و مرج خطرناکی دامن

زده، تعصب می ورزند.

مثل اینکه مرضی جان و جسم همه را میخورد. مثل اینکه به دماغ ذوق مردم، خوره افتاده است. اما می گویند این لازمه ی هر تحول است.

من که دوست توام ای جوان عزیز، متعصبم به اصلاح کار خودم. متعصبم که درست بگیم. ما در ابتدای راهی میرویم که بیش از آیندگان باید زحمت بکشیم و بینهایت محتاج به تعصب در درست شدن هستیم.

خرداد ۱۳۲٤

17.

# عزيزم!

مى پرسىد شعردزدها چگونهاند؟

سابقن این را گفته بودم چون از من سوال کردهاید، بازمی گویم:

به طور اختصار شعردزدهاچند قسم هستند، یک دسته می دزدند فکر را یا طرز تلفیق عبارت را و برای دیگران به اسم خودشان می خوانند. اینها دزدهای احتیاط کار و قابل رقت هستند.

دومی ها می دزدند و در پیش روی آدم می خوانند. این دزدهای بی احتیاط هستند و باید اگر نمی رنجند آنها را به این زبان نصیحت کرد که در خودتان غرق شوید... اینها بیشترشان خجول هستند وقتی که دزدی آنها را به رخ آنها می کشید.

سومی ها می دزدند در پیش روی آدم می خوانند و اگر به روی آنها بیاورید، اعترافی در کار نیست. اینها دزدهای بی انصاف هستند. وقت خود را برای نصیحت کردن آنها تلف نکنید. آنها شعر را ابزار قوی معیشت مادی قرار داده اند.

اما دسته ی دیگری هم هستند که از همین دسته ریشه گرفته اند. به محض شنیدن مضمونی از دهان شما، با کمال بی شرمی لبخند آورده، سر تکان داده و چشمهای دریده را به هم گذارده می گویند: مثل همان مضمون که من در فلان غزل یا قصیده بکار برده ام.

این دسته دقت ندارند که چه می نویسند. راست یا دروغ چیزی را که در زندگی خود ندیده و نشناختهاند، می نویسند. به رسم و آداب دیگران، به اشخاص داستان خود رسوم و آداب می دهند.

طرز کار هر یک از اینها روزی اهل نظر را بیدار می کند. سعی کنید که خودتان باشید، دروغ نگویید آنچه را که داستان نیست و راجع به خودتان است. خودتان باشید در شعرتان، ولو بدترین مردم. چون خودتان هستید شعر شما با شما زنده شده است ولی درصورت دیگر، بعکس است.

دزدهایی هستند که حتا اینگونه حرفها را هم میدزدند...

بهمن ۱۳۲٤

171

# همسایهی عزیز!

می گویند شعری که در جوانی سروده شده خام است.

عزیز من! برای اینکه با جوان هیچ چیز تطور نیافته. احساسات خام، ذوق خام، عشق خام، و گذشته از اینها کار خام است که وجود پیدا می کند.

غزليات خام در ادبيات ما زياد است. خواه افصحالفصحا باشد، خواه اسفهالسفها.

عشق شاعر پسند در غزلیات خواجه و مولانا جلالالدین است و چند نفر مانندهای آنها.

اما همسایه ی شما دیر این را باید بفهد. خیال می کند عشق، شاعر را به غزلسرایی وا می دارد، در صورتی که اگر عشق خام نباشد شاعر به غزل اکتفا نکرده به داستان سرایی می افتد و به کارهای دیگر و عشق او در ضمن مطالب غیر عاشقانه به شکل احساسات خاصی که گرم و جاندار است، بیان می شود.

این است نتیجهی خامی. هرگاه شما پا به سن بگذارید حرف مرا بهتر خواهید فهمید.

177

# همسایهی عزیزم!

خوب دریافتید که من میخواهم بگویم کلمات هم ابژکتیو و سوبژکتیو هستند.

شعرایی که مال دورههای تفحص درونی هستند با توجهی که به درونیهای خود داشتند، کلمات را برای رنگ گذاری در طبیعت خارج انتخاب نمی کردند؛ با نهایت زبردستی و مهارت که در کار خودشان داشتند و آن کار را بعدها تکمیل کردند، کلمات را طوری می ساختند که بی نهایت حاکی از رنگهای حال و افکار درونی آنها بود. کلمه ی "بیمار غم" یکی از آنهاست.

در شمع کرجی این کلمه را میبینید. وقتی که آن را میخواندم، مسعود فرزاد با هوش سرشارش فهمید. من و هدایت به هم نگاه کردیم؛ اما هر دو در خصوص وارد بودن فرزاد به عیب شعر، یکجور فکر نمی کردیم.

فکر من درخصوص هوشیاری فرزاد بود. بعدن در خصوص اینکه این نکته را عاری از تفحص و فقط برحسب ذوق می فهد.

در تازهترین شعرهای من باز این کلمات را پیدا میکنید. من گاهی اتود کرده و عمدن به آن دست انداختهام. مثل اینکه با آن شیکتر کنم شعرم را. در بعضی داستانها افراط کرده، قسمتهایی مثل یک غزل گذاشتهام. در کاغذ به شهریار هم چنین است.

ولی آنها حکم ملودی را دارند در یک کمپوزیسیون وسیع. نوانس و کنتراستی را که به وجود می آورند، مطبوع است. حال آنکه در شعر شمع کرجی کلمه ی "بیمار غم" زننده و خنک و نامطبوع است. آدم حس می کند که یک وصله ی ناهمرنگ است که مال جای دیگر است.

174

عزيزم!

خواندن، عادتن برای احتیاجی است؛ اما در ادبیات برای کیف کردن و لذت بردن است. خواندن باید یا تاثیر کند یا تحریک و تفریح ببخشد. معالوصف، گاهی برای یافتن است. چنانکه در خواندنی هایی که علمی هستند؛ برای یافتن به طوری که بهتر از آن یافتن ممکن نباشد.

در موقع اخیر باید غرض و مرض را به کنار گذاشته با نظر خرده گیری منصفانه در آثار نویسندگان وارد شد و قضاوت کرد و علاوه بر قضاوت عمومی و جزیی، قضاوت عالی را فراهم آورد. زیرا قضاوتهای عمومی هم حاوی جمع قضاوتهای فردی هستند. به عبارت آخری با سنجش قضاوتهای فردی نسبت به هم در طول مدت زمانی، قضاوت اصلی راجع به اثر فلان نویسنده به دست می آید. نویسندهای که این زمان به روی آثار او دور نزده است، خوبی و بدی آثار او البته به طور کلی معلوم است، ولی به طور قطع و ممتاز مسلم نشده است؛ چون موشکافی در آن نشده است.

خواندن برای آدمهایی که نسبتن فرزانگی دارند و می توانند در این دایره نقطهای برای اتکاء اندیشه ی دیگران باشند البته آن است که گفتم. سرسری خواندن و به قضاوت دیگران صد در صد تکیه کردن، کار آدم سرزنده و فرزانه نیست. اغلب این جور خواندن خصلت لاینفک از طبیعت زنهاست. هرچند که باید گاهی چشم پوشید و کیف برد ولی همیشه نباید اینطور بود، ولی این کیف بردن مانع از این نیست که کسی خود را به کلی در مقابل آثار هنری ببازد.

172

# همسایهی عزیز من!

چقدر یاس پای دیوار تو بالا رفته است. همین که در اردیبهشت گل داد بوی عطرش را حتمن خواهم شنید که با مهتاب داخل اتاق من خواهد شد و شراگیم کوچولو هم از آن لذت خواهد برد. به این جهت، شوق نوشتن به سراغ من آمده این چند سطر را مینویسم:

شاعر، جوهر هستی و هستی هر جوهریست. باید بتوانی برای بهبودی همسایه ی خود فکر کنی و احساسات مذهبی او در تو روشن بشود. بتوانی یک مصری باشی، یک عرب بادیه نشین در حوالی نیزارها و طراوت هنگام غروبهای آن حوالی را به طور دلچسب در خود بیابی. در این صورت گذشته ی انسان، که عالم تاریخ باشد، باید بسیار زیبا در نظر تو جلوه کند و بکاوی در آن و با آن تخمیر شده، احساسات خود را برانگیزانی.

خیلی زشت است که فقط آدم عاشق زنی باشد و تمام شعرهایش در تمام عمر راجع به آن زن. این نوشتن، ننگ ادبیات و ننگ شعر، در پیش من اسم دارد. این آدم جوهر خودش هست و والسلام. هرچند که هیچکس خودش به تنهایی نیست اما پارچههای دکان، نمونه دارند. باید بتوانی یک چنین دفتر مسطوره باشی.

۲۰ فروردین ۱۳۲٤

170

### همسایه عزیز من!

مىخواهيد بدانيد كدام وسيله، طرز كار استاد شما را رايج و سريعالاثر مىكند؟

- وسیله به دست من و شما نیست دوست عزیز جوان من! هروقت که کشور ایران فرهنگ داشت و دیوارهای طویله خراب شد. تا وقتی فرهنگ نیست، هیچچیز نیست. هروقت که همهچیز بود، این هم هست، ولی متاسفانه خیلی مانع در راه است...

جوانهای ما که در دورهها عالی ادبیات کار میکنند، احمق و خفهتر میشوند، زیرا دیگران اینطور میخواهند. متصل استاد عالی مقام می تراشند و متخصصهای درس نخوانده در پشت دیوار خانه.

ولی شما شاعر هستید چه کار دارید به این کارها؟ شما کارتان را بکنید. اگر شما کیف میبرید و پیش افتادهاید، یقین بدانید روزی هم دیگران کیف میبرند که مثل شما پیش افتادهاند.

باز به شما می گویم: بنویسید. نوشتن، زندگی است. پیش از هرکس، خودتان کیف می برید. حکایت اینکه دیگران چرا به این حد اعلا نرسیدهاند، روزی خواهد رسید. فقط باید بدانید که هنوز نرسیدهاند، باید بدانید در گندابی به سر می بریم. من فقط این را می گویم و چیزی اضافه نمی کنم، فقط باز تکرار می کنم به دست من و شما نیست.

177

## دوست عزيزم!

قبلن گفته بودم تا فرهنگ نداریم، متوقع نباشید. یک چیز را به آن اضافه میکنم که مطلب کامل تر باشد و شما دچار فکر نشوید...

کسانی که وقف کار خود می شوند، جلو می روند؛ اما مردم همه این کار را نمی کنند. غالبن تفنن می کنند با هنر خود و حرکتی بطئی را ذوق و فکر آنها داراست.

به این جهت زمان لازم است که به تدریج و خرده خرده به فهم مطلب برسند، در صورتی که دسته ی اول رسیدهاند. تعجب نکنید که دوست شما دارد چه مطالب ظاهرن بی معنی می گوید...

فرهنگ که باشد، اقلن به وجود چیزی آشنا می شوند و همان که گفتم انکار نمی کنند... تعصب نمی ورزند... اما فهم، از دانش سوا و علی حدهست. چه بسا که زمان لازم باشد...

در شعر خودتان به جایی برسید که زمان قضاوت کند، نه فردفرد مردم... دریای ژرف بشوید.

ولی من دستور نمی دهم. نمونه های عالی ذوق و فهم عجایبی هستند. برای خود ما هم این حالت تکامل بوده است. هرچه کاویده ایم، بیشتر فهمیده ایم. اثری شعری را که بارها خوانده ایم و روزی دریافته ایم که تازه به مطالب دیگر رسیده ایم.

اثرهای عالی، مثل چاه است که باید کنده شود تا به آب برسید. این مساله از فرهنگ جداست و مدیون کار و دقت است.

177

عزيزم!

می ترسید و از من می پرسید آیا مردم در خصوص قطعه شعری که می خواهید به مجله بدهید چه جور قضاوت می کنند؟

این را من برای شما عیبی نمی دانم. هنگامی که انسان خام و تازه کار است دچار اینگونه تردیدها و کم جراتی ها هست؛ یعنی هنگامی که خوب مسلط بر احساسات خود نیست. فقط به شما توصیه می کنم در خلوت خود بیشتر بمانید. از مردم بیشتر دوری کرده از مباحثات احمقانه آنها دور تر باشید و بیشتر در خودتان فرو بروید...

هنگامی که شما خوب کار کرده و کاویدهاید چه تردیدی دارید در برابر آنهایی که هیچ کار نکرده و از روی حمق وجودی خود و از روی تفنن چیزی میگویند و چه بسا روز دیگر، مخالف عقیدهی دو روز پیش خودشانند؟

قوا و بینش خود را برای خودتان به مصرف برسانید. یقین کنید آن وقت اثری که از شما زاییده می شود، زیبایی خود را پیدا حتمن خواهد گرفت زیرا با شخصیت شما ارتباط قبلی و غیرمتزلزل پیدا کرده است. کمکم خودتان خواهید پسندید و هروقت این شدید، بدانید حتمن دیگری هم هست که آن را بپسندد... آنوقت این تردید و کم جراتی رو به ضعف خواهد گذاشت و روزی خواهید دید که این پرسشها درخصوص ذوق و سلیقه ی مردم در شما نیست شده و به صفر رسیده است.

171

#### دوست عزيز من!

باز می گویم هرگاه شما چیزی را در زمان ممتد به وجود آوردید، با زمان ممتد هم شناخته می شود. ولی در مقابل سوال چرای شما جواب مختصر می دهم:

چرا قضاوت فردفرد مردم درباره ی فلان قطعه شعر شما درست و پاکیزه درنمی آید؟ خیلی واضح است، در زمان، فردفرد بسیار زیاد وجود دارد که هرکدام دارای هوشی و سلیقه ی خاصی هستند در این صورت زمان جاهای سلیقه و هوش بیشتر است. بر این یک چیز دیگر هم علاوه می شود: سلیقه ها و هوش ها به تدریج به هم کمک می دهند. این روابط را شما در نظر داشته باشید مطلب پیچیده ای برای شما باقی نخواهد ماند. آن هم با داشتن دوستی مثل من...

به کار خودتان بپردازید و بگویید زمان میخواهد و هروقت راجع به قضاوت مردم در خصوص آن فکر کردید باز بگویید: زمان.

تیر ماه ۱۳۲۳

179

عزيزم!

معنی که عوض شد چرا باید لفظ هم عوض شود؟

موضوع، علایم و آثاری دارد و با لفظ شناخته می شود. با الفاظ معین، معنی معینی هست و الفاظ مال معنی هستند نه مال حرفها. مثل میخی که به دیوار اطاقم کوبیده ام و به آن تفنگم را آویزان کرده ام که جلوی چشمم باشد. در این صورت هر معنی معین، لفظی میعن هم دارد. به علاوه هر موضوع تازه، شکل تازه.

من این را برای شما خواهم گفت چرا شعرهای جدیدتر شکلبندی شدند و چرا سلیقههای خشک - مثلن جنون قافیه، یا بی اثر گذاشتن آن - در بیشتر نمونههای شکلبندی جدید دنیایی فراهم آمد؟ اگر همه این تغییرها را شما قبول کردید، خیلی احمقانه است که بگویید "پس وزن و قافیهی عزیزم را نگاه می دارم". عزیزتر از آن دو تا آیا فکر و احساسات شما نیست؟

همسايه!

آیا شما ارتباط را عزیزتر می دارید یا عادت قرینه طلبی مردم را؟ مردم را که مثل گوسفند می روند و خودشان نمی دانند کجا و برای چه...

این بود بیانات به صورت ظاهر ساده ی من، ولی جواب چرا را همانطور که گفتم، برای شما خواهم نوشت.

1772

14.

## آقای عزیز من!

کتابی را که خواسته بودید پیش مرد آسیابان گذاشتم. به دربند که آمدید از او خواهید گرفت. اما با این کتاب، که در خصوص تمایلاتی[ست] که بعد از سمبولیسم پیدا شده است، زیاد خودتان را خسته نکنید. هر چیز در موقعش که برسد، نافع است. مخصوصن با همسایه ی دست چپ که هنوز مقید است، به او کتاب را نشان داده با کمال ملایمت توصیه می کنید:

### «رفيق عزيز من!

مقید بودن درجاتی دارد. اشخاصی هستند که به همه چیز مقیدند. درواقع چیزی بار آن قبیل اشخاص نیست و تصور نکنید که باشد. اما اشخاصی هستند که فقط به لفظ مقیدند تا در پوست شیر از زبان گور صحبت کنند.

اشخاص دیگر از این حماقت خلاص شده تا اندازهای فهمیدهاند همین که کلمه در خور معنی پیدا شد، خوب و زیباست، اما طرز کار آنها عوض نشده. طرز مشاهده ی آنها هم بالتبع مثل قدماست؛ دیوانهاند از پی چیزهای باریک و خنک و گاهی بسیار احمقانه که اساس تشبیهی را فقط آماده کنند. اما در برابر آنچه آنها را احاطه کرده است کور ماندهاند.

اشخاص دیگر هستند که از همه، یا بعضی از این قیدها، جسته اما با فرم کلاسیک، کار تازه می کنند. کار آنها یکه آنها درواقع در مغز انسان مثل ضربت چکش، موذی و تکاندهنده است. آدم از خواندن شعر آنها یکه می خورد؛ مثل اینکه آدم مصنوعی حرف می زند! همه چیز تازه است اما یک چیز گم شده و آدم را گیج می کند؛ می بیند گرگ است و باید گوشتخوار باشد، اما نوک دراز دارد و دانه برمی چیند».

اگر همسایه همهی اینها را شنید و پوسخند زد یا به اصلاح فکر شما پرداخت، به او می گویید: شوخی کردم؛ و از پیش او بیرون می آیید.

این بود آنچه میخواستم با رسیدن کتاب به شما گوشزد کرده باشم.

شهريور ١٣٢٤

141

#### همسایه عزیز من!

از اینکه او به دیدن من نمی آید، دلتنگ نباشید. وقتی که راه را گم میکنند، اشخاصی را هم که در آن راه دیده اند، گم میکنند. اما برای من تفاوت نمیکند. من در اینجا با زندگانی بیابانی خود کمال خرسندی را دارم. گوسفندها را میدوشم، ایلخی را میپایم، راههای طولانی طی میکنم... من باز به شما می گویم بی نهایت غمگین هستم و همین مایه برای کار کردن من است. آن خوشحالی که اساسن رفیق همسایهی شما از آن لذت ببرد، بسیار متداول است. از غمی لذت بردن لازم است. از خودتان بپرسید غمهای شما کافی است و بدون آن می توانید خوب بنویسید؟

چرا میخواهید غم عشق خود را ترک بگویید و به پاس چه چیز ورود به کشمکش زندگانی بیمعنی را طلب میکنید؟

اگر شما نویسندهای هستید، در هر رشتهای از هنر، به ساختمان مردم بپردازید. منفعتی که از شما به دیگران می رسد از طرف مهارت شماست. بیهوده خود را در آنچه سررشته ندارید، وارد نکنید...

خیر. ابدن غم عشقتان را ترک نکنید و خود را عمدن سرگرم به کارهای دیگر نسازید. آنچه چاشنی هنر شماست، و لازم است دیگران تجربه کرده و بیابند، و ممکن است خودتان هم ندانید، همین غم است. هنرمند واقعی محصول هزاران دقایق جزیی است. مثل تیری پرتاب شده تا کجا بُرد دارد. اگر به سنگی برنخورد. خودتان آن سنگ نشوید. بگذارید زمان با قوت خود، به شما بُرد بدهد.

144

#### دوست عزيز من!

هذیان دل شهریار را که توسط شما برای من فرستاده بود، خواندم. چون میخواستید نظرم را برای شما بگویم، این را مینویسم:

باید بگویم شهریار تنها شاعری ست که من در ایران دیدم. دیگران، کم و بیش، دست به وزن و قافیه دارند. از نظر آهنگ به دنبال شعر رفته اند و از نظر جور و سفت کردن بعضی حرفها، که قافیهی شعر از آن جمله است. اما برای شهریار، همه چیز علی حده است. طبع ظریف به قدری باختهی شعر است که بارها با من گفته است – هنگامی که من برای او حرف می زدم از سبکهایی که دوره های اخیر در عالم شعر به وجود آمده است – : اصل، ایده است. ایده به منزلهی جان است. لباس، هرچه می خواهد باشد. از خواندن شعرهای شهریار، آدم حالی را که از علو غزل، به سبک غزلسرایی خودمان، منتظر است، می بیند. همین حال را شهریار در اشعار به سبک نوین خود دارد. در منظومهی هذیان دل، احساسات اعلا و گرم هستند و طوری وارد نمی شوند که جوانان تازه وارد در عالم شعر وارد می کنند. از خواندن شعرهای آنها، آدم نه غمگین می شود و نه خوشحال، در صورتی که اینطور می خواسته اند. به قول هدایت: «آدم نمی داند خودش را سوزن بزند یا غلغلک بدهد». زیرا هدف اصلی آنها شعر نیست، بلکه شعر، ابزار برای هدفهای دیگر است. شعر برای آنها، یک مرحله ی ابتدایی و نارس است که به آن نرسیده اند. اما برای شهریار، کهنه شده؛ شعر، خود هدف است. مقصود زندگی او در خود شعر است. به قول خودش: شهریار، کهنه شده؛ شعر، خود هدف است. مقصود زندگی او در خود شعر است. به قول خودش:

عشرت آن باشد که اهل درد و حال با خیال دوست، در هجران کنند

آن صفا و نفوذ که گوینده را راستی راستی شاعر معرفی میکند، از این راه است. او این راه را با قوه ی جوانی خود پیموده است. مراحل بعدی شهریار به آن کمال داده، چنانکه در هذیان دل میبینیم. یکی از مزایای شعر ایران، پیوستگی قوی آن با عرفان است. شهریار این مزیت را در لباس تازهی شعر وارد کرده است. حتمن روزی خواهد آمد که نوبت این تسویه حساب برسد.

مقبول کسی است که آن وقت در نظر می آید. من گمان نمی کنم کسی مثل شهریار این موضوع را که طبیعت شاعر فقط به آن راه پیدا می کند، وارد ادبیات ما ساخته باشد. **هذیان دل** وسیلهای ست که حق او را در ادبیات فارسی نگاه می دارد.

این منظومه با وجودی که نسبتن طولانی است و حادثهای ندارد و ممکن است آدم را خسته کند، به عکس است. مطلبها، یادآوریها، آن حسرتهای دلگزا، منظرههایی که یکی پس از دیگری عوض می شود، جای حادثه را گرفته و خوانندهی حساس را گرم می کند.

من کلمهی "حساس" را برای این آوردم چون **هذیان دل** فقط به کار آن طبقه میخورد. کسی که شاعر نباشد، شعر را نمی فهمد. ولی چه بسیار اشخاص که می گویند و شاعر نیستند و بعکس.

این منظومه، پیام شاعرانه برای شاعرست. بهترین منظومه ی شهریار است. او در **قهرمانان**، به دنبال مردم رفته است که در زندگی آنها دخالت کند ولی در هذیان دل خودش است که مردم در او دخالت داشته اند. من چیزی بهتر از این برای این منظومه نمی توانم بگویم:

هذیان دل آنقدر صاف و صیقل شده احساسات شاعر را دربردارد که مثل آیینه ای ست که به دست مردم داده تا کدام یک از آنها با چشم روشن بین خود، بتوانند خود را در آن ببینند.

شهریار توانسته است این زیبایی را با منظومهی خود به نمایش بگذارد و این کاریست که شاعر میکند و دیگران که تنها ابزار کار شاعر، یعنی وزن و قافیه را در دست دارند، نمی توانند.

دوست همسایهی عزیز من!

مثل اینکه شما میخواستید مزه ی دهان مرا بدانید؛ پس این نکته را هم اضافه کنم که: دوست عزیز من، شهریار، شعر را معنی داده است و در قعر آن، شعر معنی ییدا می کند.

اردیبهشت ۱۳۲۵

144

#### همسایهی عزیز من!

می پرسید که در عالم هنر، که ادبیات در جزو آن قرار دارد، کدام آثار هستند که اصالت دارند و کدام آثار به تبع آنها به وجود آمدهاند؟ به عبارت دیگر کیها آن اولی هستند که راه را نشان دادهاند؟

- آن اصلی تر که از جلو رفته است حامل ساخته ها و یافته های سنگین است. در یافته های او و دیگران، که از دنبال او می آیند، باید تفحص شود. به نظر من درواقع اصالت با آثاری [ست] که تفاوت های تدریجی در آن بیشتر است و برای رسیدن به حد کمالی که دارد، نسبت به کمالی که بعد نصیب آن خواهد شد، درجاتی را با خود نشان می دهد. به عکس آثاری که اصیل نبوده و تبعی هستند و زود و با جرقه ی کم به وجود می آیند.

هنگامی که به این نکته برمی خوریم پیش از هرچیز باید دانست که هیچ ژانری (نوع) نیست که خودبخود به وجود بیاید، بلکه پایه لازم دارد و الزام می کند که لازم داشته باشد. همانطور که تکامل، تدریجی ست و درجاتی لازم دارد. هیچ طرز کاری هم خودبخود به وجود نیامده است. بلکه بنابر تمرین از روی مدل – وقتی که راجع به تاثیر ادبیات فرنگی در زمان فعلی صحبت می شود – اگر شاخههای آن اصلی تر را در طول مدت سالهایی بسنجید، می بینید چقدر بجا و نابجا، یا رسا و نارسا هجوم کرده است – در فرم، در موضوع، در طرح، در استیل – در سبک افاده یی مرام؛ درجات سیر تکاملی در ساختههای ذوق این اصلی تر می رساند که در ظرف چقدر سالها و به چه زحمت یافته شده است. هر یک از این قسمتها نقصی درمورد بخصوص خود دارند، که از ساختههای او پیداست و کار با زمان، رابطه ی دایمی و لاینفک داشته است.

آن اصلی تر در این جریان شناخته می شود که مصالح اصلی را به مرور به دست آورده و ساختمانهای اعلا را حاضر و آماده کرده است. و حال آنکه در آثار دیگری این جد و جهد و تفاوتهای فاحش نیست. بلکه از اول دفعه کارهای دست اولش ساخته و پرداخته است، ولو اینکه خام باشد و کار لازم داشته باشد. چون مصالح برای او حاضر و آماده بوده است.

یافتن این معنی، چنانکه باید و شاید، برای کسانی که در آثار هنری تحلیل و بحث میکنند خیلی اهمیت دارد و لازم است که حق آنها را ادا کرده باشند. بیهوده در اطراف فکرهای بیسامان گیج گیجی نباید کرد.

شاهد آن را از میان آثار هنری هر ملتی نسبت به خود و ملتهای دیگر، می توانیم به خوبی پیدا کنیم. کی آسان کار می کند و با زمان کمتر به هدف می رسد و کی با زمان طولانی، هدف خود را می یابد. مشکل نیست که بدانیم.

البته همه ی این اشکال و طولانی شدن زمان، برای آن اصلی تر است و از صفات ممتازه ی آثار اوست که به خطوط برجسته و نمایانی رنگ داده و حکایت می کند از مشقت و تمرین و آزمایش های فراوان و خون جگری و توقف در ظرف مدتهایی که فقط طعن و ملامت را می شنیده است.

سی سال همسایه ی شما دچار این سرنوشت پردردسر بود. رموز کار او برای فهم آن نکته که شما میخواستید در داخله ی کار – که مربوط به چگونگی پیدایش یک اثر هنری است – این است. اما ظاهر کار در میان دو کار، که یکی اصلی و دیگری به تبع آن است، نشانههای پرفاحش دارد. می توانید در طرح و خط معنی و طرز برداشت، ورود و خروج – یعنی درآمد و طرز پایان را نشان دادن – جستجو کنید که تا چه اندازه در کارهای هنری نو، آن اصلی تر قید شده. مثل اینکه نه بخود انجام می دهند. گاهی عین ترکیبات او را پیدا می کنید که در شعرهای اصلی از مشخصات است و در شعرهای آنهایی که بعد آمدهاند چه بدآهنگ و نابجا و اگر غیر این باشد، چیزهایی هست که آن اصلی تر را حس می کنید و می بینید از خواندن فلان قطعه شعر گوینده ی اولیه سایه می زند و متصل او را به خاطر می آورید و بعد که می خواهید بدانید چرا... پیدا می کنید.

نفوذ اصلی تر در مابعدی های خود از مسلمات است. در عالم هنر، کسانی که پیروی می کنند اگر شخصیت های ضعیف باشند – یا با بی اعتنایی کار خود را انجام می دهند، یا مواظب نیستند که از روی جذبه و حال و ضرورتی آیا نوشته اند، یا نه – به خوبی نمایان می دارند که نه تنها از کار اولی، که آن اصلی باشد، چقدر ملهم شده اند، بلکه گاهی عین ایده و مفردات او را برداشته اند، و آن اصراری را که در کار به کار بردن آنها دارند با این حرف که "مفردات مال همه است"، توجیه می کنند.

اصلی تر، همیشه با کار بیشتر و زمان بیشتر شناخته می شود. من تکرار می کنم شناخته می شود از تفاوت آثار او به مرور سالهای متمادی که آزمایش او را فاش می دارد.

اما تا تقلید نباشد، تشخیص هم نیست. شخصیتهای هنری، همیشه ... آمدهاند، جز اینکه هنرمند واقعی در حالی که با خیال او کاری وفق داده است، تقلید می کند و دیگران طوری تقلید می کنند که شخصیت خودشان را به مرور می کشند و آثار هنری آنها نمونه ی بدل خنکی از آثار هنری اصلی ترهاست.

معالوصف، اصلی تر جلوه ی خود را با کار خود حفظ می کند و شبیه به معدن های استخراج نشده است که هر قدر زیر خاک بماند، روزی استخراج می شود.

آیا شناختن او با این مطالب که برای شما می گویم اشکالی دارد ولو اینکه اصلی تر ابداع کرده یا ایجاد کرده باشد، یعنی نبودی را بود داده یا بودی را که در جای دیگری بوده است به جای دیگر آورده است؟ خیال می کنم وقت شما قیمتی تر باشد که از کار من دست کشیده به دامن اشخاص بیاویزید.

142

## رفيق عزيز من!

شعرهایی را که با نامهی سفارشی فرستاده بودید، خواندم. اگر من بخواهم به همهی یافتههای داخل و خارج جواب بدهم، اندازهی عمر من کافی نیست. حال آنکه برای جواب دادن به یک نامه هم خیالی و مجالی لازم است. این جواب عجیب و غریب را که شاید اتفاقن صادر شده است، نگاه بدارید.

من شعرهای شما را خواندم. البته در شما استعدادی هست که به این کار میپردازید، ولی استعداد به تنهایی، شرط کمال نیست. هرچیز در کمال خود هم ناقص است. باید زیاد تمرین کنید. عجله نداشته باشید. در سبک کار، بیشتر جستجو کنید.

شعری که امروز خواسته ی ماست، همسایگی نزدیکی با نثر دارد. هرقدر در نثرنویسی بهتر بر خود، وصف و تجسم و افاده ی مرام ماهرتر شدید، در نظم امروزی هم ماهرتر خواهید بود. "چی بگم" یک کلمه ی عامیانه است و در این نوع شعر، که سبک نگارش آن عامیانه نیست، خوش آیند واقع نمی شود. به کار نوعی شعر به سبک عامیانه می خورد.

هر نوع شعر، کلمات خاصی را دارد. در بیان آنچه که به زبان می آید، انتخاب کنید. قطعه شعر اگر کوتاهتر باشد، بهتر است تا اینکه مطلبی باشد که با وجود زیبایی آنها، بتوان آنها را حذف کرد.

وقتی که شعر، حادثهای را شرح نمی دهد و سرگذشتی نیست، هرقدر خلاصه تر باشد، مطلوب تر است. آن مقدار که می توانستم بنویسم، همین است. برای دیگران حتا این مقدار را هم دریغ داشته ام؛ زیرا نه حال است نه مجال.

تهران، ۱۳۳۳

140

## همسایهی عزیزم!

همسایهی شما برای شما مطالب روزنامهها را یادآوری کرده است. باز شما و موضوع قضاوت مردم! عزیز من به شما گفته بودم کار خودتان را بکنید. به نفع آنهایی که در نظر دارید. روزنامهها اغلب، با همهی دعوی که دارند، وسیلهی امرار حیات و روزی هستند. برای یادداشت شما چند کلمه دست به قلم می شوم:

همسایه به شما گفته است درباره ی مجلهای که در این ماه منتشر شد. می گویند هنر با کسی سر دعوا ندارد. با کسی هم که خیلی مسلم می داند و حرف می زند، سر دعوایی نیست. اما بسیاری از همین مسلمات هستند که مانند دیواری مرطوب واریز کرده، آثار زوال از خود نشان می دهند.

مطلوب هنر، کمال است؛ بنابراین خالی از تناقضی در بین خود و مردم نمی تواند باشد. هنر از طرفی پابپای مردم و از طرفی جلوتر از مردم است. درواقع این حرکت، متضمن جبری ست که همان مردم و زندگانی آنها آن را به وجود آورده است و رابطه ی قطعی آن را هیچ اقتداری نمی تواند به هم بزند. چون این تفاوت به تدریج بوده و هست و خواهد بود. تفاوت بین آنچه مطلوب نظر هنرمند و مطلوب نظر قوم است نیز خواهد بود.

شما کار خودتان را انجام بدهید. آنچه که فی الواقع مسلم است و حقیقتی دارد، خوب یا بد کار شماست و قاضی در این دعوا هیچ فردی نمی تواند باشد. زیرا فرد، جزیی از کلی است. آنچه می تواند به موازنه با کار شما، مثل کار شما حقیقتی را برساند نتیجه ای ست که از همه ی این فردها – هر کدام با چه غرض و مرض و صلاحیت یا عدم صلاحیت – به وجود می آید و آن زمان است که بعد می آید و حامله ی بسیابسیار افراد. در صورتی که با قضاوت خودشان مرده اند و کسی آنها را به خاطر نمی آورد و نمی شناسد که ببیند از شما خوب گفته اند، یا بد. این مطلب به این کار می خورد که شما از میان این قاضی های دغل، بشناسید کدام یک مرده ترند و برای چه منظوری و چه کسی دارند این موش و گربه بازی را راه می اندازند. هنر، فوق همه ی اینها بر مسندی از آفتاب نشسته است، ولو ابراندود.

من چیزی بیش از این نمی افزایم مگر اینکه به شما گفته باشم حرف همیشه ی مرا به خاطر بیاورید: هنر شما باید خودش زبان خودش باشد. شما از زمانی به وجود آمده اید و زمانی لازم است که در خصوص شما قضاوت کند. اعم از اینکه سر دعوایی با دیگران داشته باشید، یا نه.

127

همسایه!

بار گرانی را که به سرمنزل میرسانید میخواهید با بارهای دیگران بسنجید؟

آیا بهتر این نبود کارهای پیشتر خودتان را با کارهایی که اکنون انجام می دهید، نسبت به هم سنجیده باشید. ازین سنجش برای شما حقیقتی مشهود می افتاد که راه طی نشده را چه بسا که در برابر چشم شما می گذاشت و شخصیت شما در آن برومند می شد.

ولی شما نخواستید. من به شما توصیه می کنم که بخواهید. در اینجا این نکته برای من از راههای بی تناسبی حس می شود. من مرتبن روزها به جنگل رفته و سواری می کنم. هنگامی که روی این تخته سنگ در فراز غرش آب رودخانه نشسته م به یاد روزهای جوانی خود می افتم که در روی همین تخته سنگها شعرهای خود را می نوشتم و زمینه ی سنجش یک چیز برای من با شرمساری من روشن می شود. شرمسار می شوم وقتی می سنجم که می توانستم سوار یکه تاز و تیرانداز ماهری باشم؛ زیرا هیچ یک ازین دو به کاری که من برای آن ساخته شده ام، نمی خورد.

گلها در کنار من حقیقتن چه خوب بارآور شدهاند، خیلی باربط تر از من. دقیقهای نیست که من در اینجا فکر نکنم آیا لازم است کاری را که انجام میدهدم، انجام داده باشم؟

اما وقتی که کار آدم نسبت به حق دیگران برآورد می شود، همیشه این پرسش برای هنرمند واقعی پیش می آید: آیا برای شخص خودش کار می کند یا برای دیگران هم؟

بار گرانی که به منزل میرسد با این دید تازه در میان نشسته متصل بازدید می شود. مایحتاج ما با هم تعادلی ندارند جز اینکه بواسطه یا بلاواسطه می توانند برای ما فایده ای داشته باشند یا نه.

آثار هنری ما - بارهای گرانی که ما به سرمنزل می بریم - همین حال را دارند.

آثار هنری ما باید از دو نقطهنظر برآورده شوند:

اول اینکه از حیث هنر، شیوهای مفیدتر و رساتر و قانعکننده تر، پیش پا بگذارند. یعنی هنر را نسبت به آن کشش و تشنگی که دارد، سیراب کرده و به هدف کامل تر برسانند.

دیگر اینکه از حیث معنی ما را به جهان تازه و حرفهایی که واقعیت دارد، آشنایی بدهد.

هنرمندی که همه کس را - و در میان همه کس، آنهایی را که رنج می برند - فراموش کند؛ من باور می کنم که بیش از هر چیر خود را لگدمال کرده است. زیرا این خودی که نسبت به او مفهوم پیدا می کند، مفهوم مستقلی نیست و دیگران اند که آن را آفریده اند.

نهایت آنچه که می فهمم و می توانم بفهمم از این چشمه آب می خورد. عادت کنید که یک دنده نروید، پس از آن حس نهانی که شاید قادر به پیدا کردن دلیل خارجی آن نباشید، راه را به شما نشان می دهد. زیاده برومندی شما را طالبم.

يوش، ١٣٣٢

147

#### عزيز من!

مکتوب دلاویز شما را به ضمیمه مجله خواندم. خیلی لطف کردید در سراغ گرفتن دوستان مهجور و گوشه گرفته. من بینهایت دلتنگم. روزها میگذرد که هیچکس را نمیبینم. در خانه را به روی خود بستهام اما رفع دلتنگی نمیشود. در خلوت من، حسرتها بیشتر به سراغم میآیند. مثل اینکه درختها در سینه من گل میدهند. در جمجمه سر من است که چلچلهها و کاکلیها و گنجشکها میخوانند...

به این جهت نوشتن برای من ضرورتیست. اما دیگر کم شعر مینویسم، همینطور داستان، که این یکی برای من تفنن است و وسیلهای که گریبان خود را از دست فکرهای موذی بیرون بکشم.

نوشته اید چطور می گذرانم. مگر به شما نگفته بودم من میرزا فتحعلی دربندی هستم؛ از خیلی حیثها بدتر و هیچ چاره ای نیست؛ اگر شما جلو رفته اید دیگران چه تقصیری دارند.

خیال نکنید شاعرم، نویسندهام؛ یک قربانی دوره خودم هستم. خوب بخواهید بدانید چه کار میکنم: هیچ کار. از عهده پاکنویس کردن اشعار خودم هم بر نمی آیم. این تل انبار مرا مشوش می دارد. از آن دیده بانی باید بسازم و بالای آن نشسته رسیدن اجل را انتظار بکشم.

بعد از من هم کی می داند به دست چه کسی خواهد افتاد. اگر همه به دست نااهلی بیفتد، یقین داشته باشد عنقریب شاعر بزرگی طلوع خواهد کرد. یا ممکن است بقالی ها بخرند، برای پیچیدن آت و آشغال خودشان و چون سفید نیستند به کار قنادها نمی خورد که پاکت درست کنند.

من افسوس ميخورم. بله. به حال ملتي كه خودم هم از آنم.

گاهی می نویسم، گاهی به کار دوختودوز و شستوشو و جاروی حیاط و اتاق. چه فرق می کند؟ دیگر از هیچ راه منفذ امیدی نیست؛ باید مرد.

مردی که مانند سگ شکاری تمام عمرش را کار کرده است، مثل این است که هیچ کاری نکرده، می میرد مثل اینکه اصلن زنده نبوده است.

زن بیچاره من انتظار همین روز را می کشد. مربوط به شفقت نیست. هفت قران در میان ندارد. جایی که شکسپیرها پیدا می شوند، شکسپیرسازها هم هستند. آن چیزها نیست و معنی ندارد، بودن این چیزها چرا...

چه رنج بزرگیست، دوست من، وقتی که آدم باور نکند. وقتی که در همه چیز سایه تقلب و دروغ باشد. من به خودی خود اینطور نشده ام. همان عواملی که به من این زبردستی و نبوغ در هنر را داد، به من وسیله خاموش شدن هم می دهد. نسبت به زندگی چندان رغبتی نیست. من که با انواع سموم خود را مسموم می دارم علامت آن است.

مجله را که راجع به طرز کار شعر مایاکوفسکی نوشته است، دیروز با حال زار چندین بار خواندم. چندین بار نیشتر به جراحت قلب خود زدم، زیرا از مایاکوفسکی بهتر به من نیشخند میزند. از مایاکوفسکی بهتری که دست و پایش را دزدها و وطنفروشها شکستهاند.

حقیقتن این چه زندگی است که ما میکنیم؟ ما کی هستیم؟

به شما گفته بودم ایرانی باید دو کار بکند: اول اینکه بداند اسیر است؛ بعد اینکه فکر کند آزادی از چه راهی میسر است.

چون نمیخواهم این کاغذ را با این حرفها خاتمه بدهم از آن صرف نظر کرده خواهش میکنم در جاهای باصفا یاد از من بکنید. اخیرن دارم یک صوفی حسابی می شوم. تمام آن غرورها رفته. سنگینی و متانتی تام و تمام افکار و احساسات مرا تصاحب کرده است.

موی بلند میگذارم و هرجور دلم بخواهد میپوشم، زیرا با کسی کاری ندارم. تمام کارهای من در نوشتههای من است.

1772

# فهرست اعلام (بر اساس شمارهی حرف همسایه)

آخو ندزاده، میر زا فتحعلی (۱۸۷۸-۱۸۱۲): ۲۵، ۹۳، ۱۳۷ ادگار آلن یو، (Edgar Allan Poe; ۱۸۰۹-۱۸٤۹) : ۱۱۵ بو آلو، پیر ( Pierre Boileau; ۱۹۰۲-۱۹۸۹) : ه يوشكين، الكساندر (۱۸۳۷-۱۷۹۹) : ۸، ۱۰، ۵۵ ۸۱ : (Hyppolyte Taine; ۱۸۲۸-۱۸۹۳) تن، هیپولیت جمال الدين عبدالرزاق اصفهاني (قرن شش): ١٨ حافظ: ۱۸، ۲۸، ۶۹، ۶۹، ۲۰، ۵۶، ۲۱، ۲۷، ۹۳، ۱۰۳، ۱۰۶، ۱۰۰، ۱۰۱، ۱۲۱ خاقانی : ۱۸ خواجو (خواجوی کرمانی): ۱۰۹ خیام: ۹۲، ۱۰۲ دانته: ۱۰۹ زهاوي، جميل: ٤٥ سركيسيان، شاهين: ٨ سعدی : ۱۸، ۵۵، ۹۹، ۲۰۱، ۲۰۵ سنایی : ۱۰۹ سهروردي: ۱۰۶ شکسییر: ۳۰، ۱۱۵، ۱۳۷ شهریار: ۲۱، ۱۲۲، ۱۳۲ شیخ صفی: ۱۰۹ صبا (صبای کاشانی): ۱۰۷ عراقي، فخرالدين: ١٠٩

> نشر در مار مار مار در

عنصری: ۱۸، ۱۰۷

غزالي، امام محمد: ١٠٢

www.takbook.com

فرخی (فرخی سیستانی): ۱۸

فردوسى : ٩٥، ١٠٥، ١٠٧

فرزاد، مسعود: ۱۲۲

گلچين گيلاني : ٦٧

گوته، يوهان ولفگانگ : ٦٤، ٦٧

گورکی، ماکسیم : ۵، ۷۶

لرمانتف، ميخاييل : ٩٠

مارکس، کارل: ۸۱

مالارمه، استفان: ٤٩، ٥٥،

ماياكوفسكي، ولادمير: ١٣٧

معرى، ابوالعلا؛ شاعر عرب قرن چهارم و پنجم: ٦٢، ١٠٩

منوچهری (دامغانی)؛ قرن پنجم : ۹۰، ۹۳

مولوی (ملای رومی، جلالالدین بلخی) : ۷۲، ۱۰۹، ۱۲۱

ناتل خانلري، پرويز : ٨، ٦٥

نظامی عروضی : ۸۱

نظامی (گنجوی): ۱۸، ۳۸، ۳۸، ۶۸، ۶۹، ۵۲، ۷۲، ۱۰۳، ۱۰۸، ۱۰۸ ا

نيما يوشيج: ٣٢، ٣٣، ٥٦

هدایت، صادق : ۱۲۲، ۱۳۲

هگل، گيورگ ويلهلم فردريش: ٨١

هوگو، ویکتور : ۱۰، ۷۰

هومر: ٦٣، ٩٥